Ly
JURNAL KEPENDIDIKAN

KEBAHASAAN, DAN
KESASTRAAN INDONESIA

DIALEKTIKA

Jurnal Kependidikan, Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44
https://jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/dialektika

Fenomena Pilihan Bahasa Sebagai Representasi Identitas Budaya
Masyarakat Yogyakarta dalam Seri Film Pendek "Ke Jogja 1, 2 dan 3"

Ibnu Hasyim', Ayunda Riska Puspita?,
'"UIN Kiai Ageng Muhammad Besari Ponorogo
UIN Kiai Ageng Muhammad Besari Ponorogo

Email: ibnu70966@gmail.com

Article History ABSTRACT
Published: 30 Juni 2025 Abstract:

Language in films is not only a means of communication, but also
Keywords reflects the identity and cultural values of the community. Based on

language choice; cultural identity; thz’s.unc‘ierstanding, this stuc‘z’y examines. the phenomenon of language
choice in the short film series “Ke Jogja” as a representation of the
cultural identity of the Yogyakarta community. The background of
this study is the sociolinguistic reality of multilingual Indonesian
society, especially in Yogyakarta which has a rich culture and
Javanese language stratification. The purpose of this study is to

analyze the use of code switching, code mixing, and language
variation as a reflection of local social and cultural values. The
method used is descriptive qualitative with data collection techniques
through listening to dialogues in films, transcriptions, and context
analysis. The results of the study show that internal and external code
switching, as well as code mixing in the form of words, phrases,

idioms, and word repetitions, emerge naturally and function to adjust
to the social context and reflect cultural identity. These findings show
that language in digital media is not only a means of communication,

but also a means of expressing culture and social values. The
implications of this study indicate that audiovisual media can be an

effective means of representing the linguistic dynamics of
multicultural societies, as well as the importance of understanding the
context of language use in cross-cultural interactions.

Sociolinguistics; short films Ke
Jogja

Kata Kunci

31


https://jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/dialektika
mailto:ibnu70966@gmail.com

Ibnu Hasyim, dkk.

pilihan bahasa, identitas budaya; ABSTRAK
Sosiolinguistik; film pendek Ke Bahasa dalam film tidak hanya menjadi alat komunikasi, tetapi
Jogja Jjuga mencerminkan identitas dan nilai budaya masyarakat.

Berangkat dari pemahaman tersebut, penelitian ini mengkaji
fenomena pilihan bahasa dalam film pendek seri “Ke Jogja” sebagai
representasi identitas budaya masyarakat Yogyakarta. Latar
belakang penelitian ini adalah realitas sosiolinguistik masyarakat
Indonesia yang multibahasa, khususnya di Yogyakarta yang
memiliki kekayaan budaya dan stratifikasi bahasa Jawa. Tujuan
penelitian ini adalah untuk menganalisis penggunaan alih kode,
campur kode, dan variasi bahasa sebagai cerminan nilai sosial dan
budaya lokal. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif
dengan teknik pengumpulan data melalui penyimakan dialog dalam
film, transkripsi, dan analisis konteks. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa alih kode intern dan ekstern, serta campur kode
dalam bentuk kata, frasa, idiom, dan pengulangan kata, muncul
secara alami dan berfungsi menyesuaikan konteks sosial serta
mencerminkan identitas kultural. Temuan ini memperlihatkan
bahwa bahasa dalam media digital tidak hanya sebagai alat
komunikasi, tetapi juga sebagai sarana ekspresi budaya dan nilai
sosial. Implikasi dari penelitian ini menunjukkan bahwa media
audiovisual dapat menjadi sarana efektif dalam merepresentasikan
dinamika kebahasaan masyarakat multikultural, serta pentingnya
memahami konteks penggunaan bahasa dalam interaksi lintas
budaya.

PENDAHULUAN

Bahasa merupakan instrumen fundamental dalam komunikasi manusia yang terwujud
sebagai sistem simbol bunyi (Noermanzah, 2019). Sebagai sarana interaksi dengan
lingkungan sekitar, bahasa menjadi penghubung vital dalam kehidupan sosial manusia
(Mailani et al., 2022) . Tanpa kehadiran bahasa, interaksi antarmanusia akan mengalami
hambatan yang signifikan, mengingat peran bahasa sebagai media penyampai gagasan,
perasaan, dan pikiran (Suhendi, 2017). Bahasa dalam penggunaannya tidak hanya dipandang
secara individual, tetapi juga memiliki keterkaitan erat dengan pemakaiannya dalam
masyarakat (Putri et al., 2025) . Hubungan antara bahasa dan masyarakat ini menjadi fokus
kajian sosiolinguistik, sebuah bidang keilmuan interdisipliner yang menggabungkan aspek
sosio (masyarakat) dan linguistik (studi tentang bahasa) (Syaifuddin et al., 2023).
Sosiolinguistik mengkaji bahasa dalam kaitannya dengan kondisi sosial dan menempatkan
bahasa sesuai dengan penggunaannya dalam konteks masyarakat yang nyata (Sumarsono,
2017).

Selain sebagai alat komunikasi, bahasa juga merupakan bagian penting dari
kebudayaan. Sebagaimana dinyatakan oleh (Chairunnisa & Yuniati, 2018), bahasa memiliki
kedudukan sentral dalam struktur kehidupan budaya masyarakat. Hal ini sejalan dengan
pendapat (Koentjaningrat, 1992) bahwa bahasa bagian dari kebudayaan. Hubungan antara
bahasa dan kebudayaan merupakan hubungan subordinatif, suatu bahasa berada di bawah
lingkup kebudayaan. Di samping itu, ada pendapat lain yang menyatakan bahwa bahasa dan
kebudayaan mempunyai hubungan yang koordinatif, yakni hubungan yang sederajat, yang
kedudukannya sama tinggi. Melalui bahasa, individu tidak hanya menyampaikan pesan,
tetapi juga merepresentasikan cara pandang, pola pikir, dan sistem nilai yang dipegang oleh
komunitas budayanya (Ningrum & Tazqiyah, 2024). Dengan demikian, bahasa tidak bisa

32 Dialektika: Jurnal Kependidikan, Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Fenomena Pilihan Bahasa Sebagai Representasi Identitas Budaya ...
. _______________________________________________________________________________________________________________________________|
dilepaskan dari kebudayaan, sebab setiap tuturan merupakan representasi struktur sosial dan
budaya penuturnya (Fajri et al., 2024). Dalam konteks ini, pilihan bahasa dalam komunikasi
sehari-hari menjadi bagian dari cara suatu masyarakat menunjukkan identitas budayanya.

Dalam konteks Indonesia yang kaya akan keragaman etnis dan budaya, keberadaan
ratusan bahasa daerah di samping bahasa Indonesia sebagai bahasa nasional menciptakan
situasi multilingual yang kompleks (Putri et al., 2025). Kondisi ini menyebabkan masyarakat
Indonesia umumnya menguasai lebih dari satu bahasa, baik bahasa Indonesia, bahasa
daerah, maupun bahasa asing. Penguasaan beberapa bahasa oleh masyarakat ini
menghasilkan berbagai variasi bahasa, yaitu keanekaragaman cara berbahasa yang muncul
akibat keberagaman latar belakang sosial dan budaya, sehingga hal tersebut menyebabkan
fenomena kedwibahasaan atau bilingualism (Turnip & Sari, 2024) .

Namun demikian, dalam praktik komunikasi sehari-hari, penutur dwibahasa atau
multibahasa jarang menggunakan satu bahasa secara konsisten sepanjang peristiwa tutur.
Mereka cenderung melakukan perpindahan dari satu bahasa ke bahasa lain dalam satu
episode komunikasi, yang dalam kajian Sosiolinguistik dikenal sebagai alih kode (code
switching). Menurut Appel dalam (Chaer dan Agustina , 2010), alih kode merupakan gejala
peralihan pemakaian bahasa yang dipicu oleh perubahan situasi komunikasi. Fenomena ini
menunjukkan fleksibilitas dan kreativitas penutur dalam memanfaatkan repertoar linguistik
yang dimilikinya.

Berdasarkan klasifikasi Suwito dalam (Chaer dan Agustina, 2010), alih kode dapat
dibedakan menjadi dua jenis utama. Pertama, alih kode intern, yaitu perpindahan bahasa
yang terjadi antara bahasa-bahasa yang berada dalam satu rumpun atau wilayah geografis
yang sama, seperti peralihan dari bahasa Jawa ke bahasa Indonesia atau sebaliknya. Kedua,
alih kode ekstern, yang merujuk pada perpindahan antara bahasa lokal atau nasional dengan
bahasa asing, seperti dari bahasa Indonesia ke bahasa Inggris.

Selain alih kode, fenomena lain yang erat kaitannya adalah campur kode (code mixing).
Berbeda dengan alih kode yang melibatkan perpindahan bahasa secara utuh, campur kode
lebih merujuk pada penyisipan unsur-unsur bahasa lain ke dalam bahasa utama yang sedang
digunakan. Menurut (Suandi, 2014), campur kode merupakan penggunaan dua bahasa atau
lebih secara santai dalam komunikasi informal antara orang-orang yang memiliki hubungan
akrab. Fenomena ini umumnya muncul karena pengaruh latar belakang sosial, tingkat
pendidikan, dan konteks situasional yang informal. Menurut (Chaer, 2010), campur kode
dapat muncul dalam bentuk kata dasar, frasa, dan klausa, yang seluruhnya termasuk dalam
kajian sintaksis, yaitu analisis hubungan antara unsur-unsur bahasa dengan makna yang
dikandungnya. Sementara itu, (Suandi, 2014) mengelompokkan bentuk campur kode
berdasarkan tingkat unsur kebahasaan. Dari pengelompokan tersebut, campur kode dapat
berupa kata, frasa, maupun klausa.

Alih kode dan campur kode yang terjadi dalam masyarakat membuat variasi bahasa
yang semakin beragam. Keberagaman ini menciptakan berbagai bentuk bahasa baru, seperti
bahasa formal yang digunakan dalam situasi resmi dan bahasa informal untuk percakapan
sehari-hari(Pasaribu et al., 2024) . Selain itu, muncul juga perbedaan antara bahasa lisan dan
tulisan, serta variasi bahasa yang dipengaruhi oleh tempat tinggal, status sosial, dan situasi
pembicaraan. Beragamnya bentuk bahasa ini menunjukkan bahwa bahasa dapat
menyesuaikan diri dengan berbagai kebutuhan komunikasi masyarakat (Sembiring et al.,
2025). Hal ini membuktikan bahwa bahasa adalah sistem komunikasi yang fleksibel dan
selalu berkembang sesuai dengan perkembangan zaman.

Dalam konteks media massa modern, khususnya platform digital seperti YouTube,
fenomena pilihan bahasa menjadi semakin menarik untuk dikaji. Salah satu contoh yang
relevan adalah film pendek seri “Ke Jogja” yang diproduksi dan ditayangkan oleh Paniradya
Kaistimewaan di YouTube. Seri ini terdiri dari tiga bagian (Ke Jogja Series 1, 2, dan 3). Film

Dialektika: Jurnal Kependidikan Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia 33
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Ibnu Hasyim, dkk.

pendek “Ke Jogja” seri pertama menceritakan perjalanan Kinar, seorang gadis asal
Kalimantan yang datang ke Yogyakarta untuk melanjutkan kuliah dan harus tinggal di rumah
budenya di pelosok Kulon Progo. Dengan bantuan Bu Karsih, Pak RT, dan Rustho sebagai
pemuda lokal, Kinar perlahan belajar beradaptasi dengan budaya Jawa yang sangat berbeda
dari kampung halamannya. Proses pembelajaran ini meliputi sopan santun, unggah-ungguh,
dan bahasa Jawa yang menjadi kunci integrasinya dengan masyarakat sekitar.

Seri kedua kemudian mengembangkan kisah cinta yang tumbuh antara Kinar dan
Rustho, Namun, kebahagiaan mereka tidak berlangsung lama karena mereka dihadapkan
pada tantangan budaya yang tidak bisa dihindari. Menurut perhitungan weton dalam tradisi
Jawa, yang merupakan sistem penanggalan dan perhitungan jodoh berdasarkan hari
kelahiran, Kinar dan Rustho dinyatakan tidak berjodoh. Kepercayaan turun-temurun ini
menjadi penghalang besar dalam hubungan mereka, sehingga meskipun cinta mereka tulus
dan mendalam, mereka harus menerima kenyataan pahit untuk berpisah demi menghormati
tradisi dan kepercayaan keluarga.

Seri ketiga berfokus pada dampak perpisahan tersebut terhadap Rustho yang
mengalami patah hati mendalam. Kisah ini menggambarkan perjuangan emosional Rustho
dalam menghadapi kehilangan cinta pertamanya bukan karena hilangnya perasaan,
melainkan karena ketentuan budaya yang harus dihormati. Dalam proses penyembuhan dan
introspeksi diri, Rustho perlahan-lahan belajar untuk melepaskan masa lalu dan membuka
peluang untuk cinta baru dalam hidupnya

Kajian terhadap pilihan bahasa dalam film pendek seri “Ke Jogja” menjadi sangat
penting dan relevan karena film ini merepresentasikan realitas sosiolinguistik masyarakat
Yogyakarta yang kompleks, di mana bahasa tidak hanya berfungsi sebagai alat komunikasi
tetapi juga sebagai penanda identitas sosial dan budaya yang mendalam. Berdasarkan latar
belakang yang telah diuraikan, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji fenomena pilihan
bahasa dalam film pendek seri “Ke Jogja” (seri 1, 2, dan 3) yang ditayangkan di kanal
YouTube Paniradya Kaistimewaan. Fokus utama penelitian ini adalah pada penggunaan alih
kode, campur kode dan variasi bahasa yang mencerminkan realitas sosiolinguistik
masyarakat Yogyakarta. Dalam hal ini, peneliti menelaah bagaimana unsur-unsur bahasa
Indonesia, bahasa Jawa (baik ngoko maupun krama), serta elemen bahasa lainnya disisipkan
atau dipilih dalam berbagai situasi komunikasi antartokoh. Pendekatan ini bertujuan untuk
memahami sejauh mana bahasa digunakan sebagai alat komunikasi, ekspresi identitas
budaya, dan representasi nilai-nilai sosial dalam interaksi tokoh-tokoh dalam film tersebut.

Penelitian mengenai fenomena kebahasaan dalam media audiovisual telah banyak
dilakukan sebelumnya dan menjadi referensi penting dalam kajian ini. Film pendek “Ke
Jogja” sebelumnya telah menjadi objek penelitian dalam kajian sosiolinguistik. Salah satu
penelitian terdahulu yang meneliti film ini dilakukan oleh (Nisa & Septiyani, 2024) yang
berjudul “Alih Kode dan Campur Kode dalam Film Pendek Ke Jogja: Kajian
Sosiolinguistik”. Penelitian serupa juga dilakukan oleh (Andriani et al., 2021) yang
menganalisis film “Sobat Ambyar” Penelitian tersebut mengklasifikasikan bentuk-bentuk alih
kode menjadi intern dan ekstern, serta bentuk campur kode berdasarkan satuan bahasa seperti
kata, frasa, idiom, hingga klausa.

Kedua penelitian tersebut menjadi pijakan penting untuk memahami dinamika
kebahasaan dalam film seri “Ke Jogja” karena sama-sama menelaah fenomena
sosiolinguistik dalam media audio-visual yang sarat akan identitas budaya lokal. Namun,
penelitian ini memiliki perbedaan mendasar karena tidak hanya memfokuskan analisis pada
bentuk-bentuk alih kode dan campur kode secara linguistik, tetapi juga mengeksplorasi
bagaimana pilihan bahasa dalam film tersebut merepresentasikan identitas budaya
masyarakat Yogyakarta. Pendekatan ini menjadikan penelitian lebih kontekstual dan berakar

34 Dialektika: Jurnal Kependidikan, Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Fenomena Pilihan Bahasa Sebagai Representasi Identitas Budaya ...
. _______________________________________________________________________________________________________________________________|
pada realitas budaya lokal, sehingga memberikan kontribusi baru dalam memahami
dinamika kebahasaan dalam media digital sebagai cerminan kehidupan masyarakat
multibahasa. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam memahami
dinamika kebahasaan dalam media digital yang berakar pada budaya lokal. Melalui analisis
terhadap praktik alih kode, campur kode dan variasi bahasa, penelitian ini tidak hanya
menunjukkan fleksibilitas para penutur dalam memilih bahasa yang sesuai dengan konteks
sosial dan emosional, tetapi juga menyoroti bagaimana media visual seperti film pendek
dapat menjadi cerminan kehidupan berbahasa masyarakat yang majemuk, khususnya di
wilayah Yogyakarta.

METODE

Metode dalam sebuah penelitian berperan penting dalam membantu memecahkan
permasalahan yang sedang diteliti. Dengan adanya metode penelitian, peneliti dapat
menentukan teknik pengumpulan data yang sesuai serta memilih metode yang paling tepat
untuk digunakan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
deskriptif untuk memahami fenomena pilihan bahasa dalam film pendek “Ke Jogja” seri 1,
2, dan 3. Menurut (Mukhtar, 2013) metode kualitatif merupakan prosedur penelitian yang
menghasilkan data deskriptif berupa tuturan, tulisan, serta perilaku yang dapat diamati dari
subjek penelitian. Dengan pendekatan ini, peneliti berupaya mengungkap dan menjelaskan
suatu peristiwa melalui narasi atau cerita. Tujuan dari pendekatan kualitatif deskriptif ini
adalah untuk menguraikan hasil analisis data mengenai fenomena alih kode dan campur kode
yang muncul dalam dialog antar tokoh, sesuai dengan konteks sosial dan budaya yang
ditampilkan dalam film tersebut “Ke Jogja” seri 1,2 dan 3.

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik menyimak dengan cara menonton ulang
film yang telah diunggah di YouTube Paniradya Kaistimewaan. Peneliti secara manual
mentranskripsi dialog dalam video tersebut, dengan memastikan setiap perubahan atau
pencampuran bahasa tercatat secara akurat. Setelah proses transkripsi selesai, dialog yang
relevan dikelompokkan berdasarkan jenis alih kode, campur kode dan variasi bahasa.
Pengelompokan ini dilakukan secara manual dengan memperhatikan konteks percakapan
serta situasi sosial dalam film. Analisis selanjutnya difokuskan pada pemahaman faktor-
faktor sosiolinguistik yang memengaruhi pergeseran bahasa dalam dialog.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan hasil penelitian terhadap film pendek “Ke Jogja” seri 1, 2, dan 3,
ditemukan adanya fenomena kebahasaan berupa alih kode, campur kode, serta variasi bahasa
yang mencerminkan identitas masyarakat dalam film pendek “Ke Jogja” seri 1, 2, dan 3 .
Temuan-temuan ini akan dijelaskan lebih lanjut dalam pembahasan berikut, yang
menguraikan secara rinci bentuk serta jenis alih kode, campur kode dan variasi bahasa yang
muncul dalam ketiga seri film tersebut.

Alih Kode

Alih kode merupakan perpindahan penggunaan bahasa dari satu kode ke kode lainnya,
dan sering terjadi dalam masyarakat yang menggunakan dua atau lebih bahasa. Fenomena
ini bersifat sosiolinguistik dan umum dijumpai pada komunitas dwibahasa atau multibahasa.
(Chaer, 2010) menjelaskan bahwa alih kode maupun campur kode adalah bentuk
penggunaan lebih dari satu bahasa atau variasi bahasa dalam satu komunitas tutur. Pendapat
ini sejalan dengan Appel dalam (Chaer dan Agustina, 2010) yang menyebutkan bahwa alih
kode terjadi karena adanya perubahan situasi dalam percakapan. Sementara itu, menurut
Soewito dalam (Chaer dan Agustina, 2010), alih kode dibagi menjadi dua jenis, yaitu alih

Dialektika: Jurnal Kependidikan Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia 35
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Ibnu Hasyim, dkk.

kode intern dan ekstern. Alih kode intern terjadi saat peralihan bahasa berlangsung
antarbahasa daerah, antar dialek dalam satu bahasa, atau antar ragam budaya dalam satu
dialek. Sedangkan alih kode ekstern adalah peralihan dari bahasa lokal ke bahasa asing dalam
satu tuturan. Berikut ini adalah berbagai bentuk alih kode yang ditemukan dalam film pendek
berjudul “Ke Jogja” seri pertama hingga ketiga.

Alih Kode Internal
Data 1:
Pencari Rumput : “Mbak Ajeng ten pundi?” (Mbak, mau ke mana?)
Kinar : “Maaf, Pak. Saya bukan Ajeng, hehe.”

Dalam film pendek “Ke Jogja” seri kesatu, terdapat adegan saat Kinar bertemu dengan
seorang bapak pencari rumput di jalan menuju desa. Pada adegan tersebut, bapak pencari
rumput menyapa Kinar dengan menggunakan bahasa Jawa krama: “Mbak Ajeng, ten pundi?”
yang artinya “Mbak, mau ke mana?”. Kinar kemudian menjawab dengan bahasa Indonesia:
“Maaf, Pak. Saya bukan Ajeng, hehe.” Dialog ini merupakan contoh fenomena alih kode
intern, sebagaimana dijelaskan oleh (Chaer, 2010) yaitu peralihan kode kebahasaan yang
masih berada dalam satu rumpun atau satu bahasa nasional. Dalam hal ini, bahasa Jawa dan
bahasa Indonesia keduanya termasuk dalam konteks kebahasaan nasional Indonesia,
sehingga ketika terjadi perpindahan dari bahasa Jawa ke bahasa Indonesia, hal itu
dikategorikan sebagai alih kode intern.

Alih kode yang terjadi dalam percakapan antara bapak pencari rumput dan Kinar
mencerminkan dinamika sosial yang berkaitan erat dengan identitas budaya masyarakat
Yogyakarta, terutama di wilayah pedesaan. Penggunaan bahasa Jawa krama oleh sang bapak
menjadi wujud penghormatan terhadap Kinar yang dianggap sebagai tamu atau pendatang.
Bahasa krama, dalam budaya Jawa, bukan hanya alat komunikasi, tetapi juga simbol
kesopanan, penghargaan, dan hierarki sosial yang dijunjung tinggi. Pilithan bahasa ini
memperlihatkan karakter masyarakat Yogyakarta yang tidak hanya memegang teguh nilai
tata krama dan adat istiadat, tetapi juga ramah dan terbuka terhadap orang luar. Sementara
itu, Kinar merespons dengan bahasa Indonesia karena tidak sepenuhnya memahami bahasa
Jawa krama dan merasa lebih nyaman menggunakan bahasa nasional. Ia mengira bahwa kata
“Ajeng” yang diucapkan oleh bapak pencari rumput adalah sebuah nama orang sehingga ia
menjawab dengan klarifikasi bahwa dirinya bukan orang yang dimaksud. Hal ini sekaligus
menegaskan identitas Kinar sebagai pendatang yang belum terbiasa dengan ragam bahasa
dan budaya setempat.

Data 2
Ibu-ibu penuang nira  : “Mbak, monggo pinarak.” (Mbak, silakan duduk.)
Kinar :“Ohiya, Bu. Maaf, mari.” (Apaan sih, kenal juga enggak. Malah

nawarin arak, amit-amit..., ucap Kinar dalam hati.)

Percakapan antara Ibu-ibu penuang nira dan Kinar dalam film pendek “Ke Jogja” seri
kesatu mencerminkan fenomena alih kode intern, sebagaimana dikemukakan oleh (Chaer,
2010) , yaitu peralihan kode kebahasaan antar bahasa yang masih satu rumpun atau dalam
lingkup satu bahasa nasional. Dalam hal ini, sang ibu menggunakan bahasa Jawa krama
dengan ujaran “Monggo pinarak” yang merupakan bentuk sapaan sopan dalam budaya Jawa,
sementara Kinar merespons dengan bahasa Indonesia: “Oh iya, Bu. Maaf, mari.”. Alih kode
dalam percakapan ini merefleksikan identitas sosial masyarakat Yogyakarta, khususnya di
wilayah pedesaan yang menjunjung tinggi adat kesopanan dan keramahtamahan. Ungkapan

36 Dialektika: Jurnal Kependidikan, Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Fenomena Pilihan Bahasa Sebagai Representasi Identitas Budaya ...
. _______________________________________________________________________________________________________________________________|
“Monggo pinarak” bukan sekadar ajakan duduk, melainkan juga simbol keramahan dan
penghargaan terhadap tamu. Sang ibu menggunakan bahasa krama sebagai bentuk
penghormatan terhadap Kinar yang dianggap sebagai pendatang. Di sisi lain, respons Kinar
yang tetap menggunakan bahasa Indonesia dan batinnya yang penuh kecurigaan (“Apaan
sih, kenal juga enggak...”) mengindikasikan jarak sosial dan kultural antara dirinya dan
masyarakat lokal.

Data 3
Kinar : “Selamat sore, Bu.”
Bulek Karsih  : “Iya, Mbak. Eh, sini, Mbak, sini. Duh, alah, udan-udanan. Sebentar,
sebentar... Ini Nduk Kinar, kan?”

Percakapan antara Kinar dan Bulek Karsih dalam film pendek “Ke Jogja” seri kesatu
tersebut mencerminkan alih kode internal, yaitu peralihan dari bahasa Indonesia ke bahasa
Jawa dalam satu konteks komunikasi yang sama. Alih kode ini terjadi secara alami dan
digunakan untuk menciptakan suasana akrab, memperkuat identitas kultural, serta menjalin
kedekatan emosional antara penutur. Misalnya, ucapan “Duh, alah, udan-udanan”
merupakan bentuk penggunaan bahasa Jawa yang muncul dalam alur percakapan berbahasa
Indonesia. Pada awalnya, Bulek Karsih menggunakan bahasa Indonesia ketika menyambut:
“Iya, Mbak. Eh, sini, Mbak, sini.” Namun setelah mengenali bahwa yang datang adalah
Kinar, ia beralih ke bahasa Jawa, salah satunya dengan ungkapan “Duh, alah, udan-udanan.”
Yang berarti “Duh kok hujan-hujanan”.

Data 4

Pak RT :“Mbaknya itu nunggu sinten? Kok piyambakan?” ( mbaknya itu nunggu siapa?
Kok sendirian)

Sasa : “Saya itu nggak lagi nungguin sinten, Pak. Tapi saya nungguin angkot.”

Pak RT : “Lha... iya, maksudnya, Mbaknya itu dari mana, mau ke mana? Tak pikir
saya bisa bantu.”

Percakapan antara Pak RT dan Sasa dalam film pendek “Ke Jogja” seri kedua
menunjukkan adanya alih kode internal, yaitu peralihan dari bahasa Indonesia ke bahasa
Jawa yang terjadi dalam satu situasi komunikasi. Pak RT menggunakan campuran bahasa
Indonesia dan Jawa seperti dalam ungkapan “nunggu sinten?” dan “kok piyambakan?”, yang
dalam bahasa Indonesia berarti “nunggu siapa?” dan “kok sendirian?”. Percakapan tersebut
mencerminkan identitas masyarakat Yogyakarta yang dikenal ramah, peduli, dan ringan
tangan dalam membantu orang lain. Sosok Pak RT sebagai tokoh masyarakat langsung
menyapa dan menunjukkan kepedulian kepada seseorang yang ia lihat sendirian di pinggir
jalan, tanpa mengenal sebelumnya. Tindakan ini menunjukkan nilai sosial masyarakat
Yogyakarta yang menjunjung tinggi rasa guyub, gotong royong, dan kepedulian terhadap
sesama.

Alih Kode Eksternal
Data 1
Bulek Karsih  :“Loh lah kok petungul kowe rus?” ( Lho, kenapa kamu muncul tiba-tiba,
Rus?)
Rustho :“Wah,aku og lek, availiable everywhere nek nggo dek Kinar” (tersedia

dimana-mana”

Dialektika: Jurnal Kependidikan Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia 37
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Ibnu Hasyim, dkk.

Kutipan percakapan antara Bulek Karsih dan Rustho pada film pendek “KeJogja” seri
kesatu tersebut merupakan contoh dari alih kode eksternal, yaitu peralihan bahasa yang
terjadi antara dua bahasa yang berbeda secara sistem, dalam hal ini dari bahasa Jawa ke
bahasa Inggris. Pada awal percakapan, Bulek Karsih menggunakan bahasa Jawa secara
penuh dalam ucapannya: “Loh lah kok petungul kowe, Rus?”, yang artinya kurang lebih
“Lho, kenapa kamu muncul tiba-tiba, Rus?”. Kalimat ini menggunakan struktur dan
kosakata khas bahasa Jawa. Kemudian Rustho merespons dengan percampuran antara
bahasa Jawa dan Inggris, khususnya pada bagian “availiable everywhere nek nggo dek Kinar,”
yang berarti “tersedia di mana-mana kalau untuk Dek Kinar.” Sehingga frasa tersebut
menandakan adanya peralihan bahasa antar sistem, yaitu dari bahasa lokal (Jawa) ke bahasa
global (Inggris), yang merupakan ciri khas dari alih kode eksternal. Fenomena ini sering
muncul dalam masyarakat yang bilingual atau multilingual, di mana penutur menggunakan
bahasa asing untuk menambahkan nuansa tertentu, seperti lelucon, gaya, atau kesan modern.

Data 2

Pak RT : “Lha... iya, maksudnya Mbaknya itu dari mana, mau ke mana? Tak pikir
saya bisa bantu.”

Sasa : “Tidak, Pak. Terima kasih. Saya menunggu angkot saja.

Pak RT : “Ngene, lho, for your information, di sini itu tidak ada angkutan yang lewat.
Adanya Trans Jogja, itu pun di kota, di jalan-jalan lintas besar. Kalau di desa
kecil gini, ya nggak ada.”

Sasa : “Beneran nggak ada angkot, Pak?”

Pak RT : “Ya, beneran. Masak saya bohong? Sebenarnya, Mbaknya mau ke mana,

to?”

Percakapan antara Pak RT dan Sasa pada film pendek “Ke Jogja” seri kedua memuat
contoh alih kode eksternal, yang ditandai dengan penggunaan bahasa asing di tengah tuturan
berbahasa Indonesia. Hal ini tampak jelas saat Pak RT mengucapkan frasa “for your
information” di tengah penjelasannya kepada Sasa. Alih kode eksternal terjadi ketika penutur
beralih dari satu bahasa

ke bahasa lain yang berbeda secara sistem, dalam hal ini dari bahasa Indonesia ke bahasa
Inggris. Penggunaan frasa “for your information” tidak semata-mata karena keterbatasan
kosakata, melainkan berfungsi untuk menekankan atau memberi gaya tertentu dalam
penyampaian informasi, yang dalam konteks ini bertujuan memberikan penekanan bahwa
informasi yang disampaikan bersifat penting dan perlu diperhatikan.

Pilihan kata tersebut juga menunjukkan bahwa Pak RT, sebagai bagian dari masyarakat
lokal, memiliki kemampuan untuk mengakses bahasa asing dan menggunakannya secara
strategis dalam percakapan. Fenomena ini mencerminkan kecenderungan masyarakat
bilingual atau multilingual dalam memanfaatkan bahasa asing, terutama bahasa Inggris,
untuk membangun kesan modern, lucu, atau intelektual. Meskipun percakapan berlangsung
dalam suasana santai dan di lingkungan desa, sisipan bahasa Inggris ini menunjukkan adanya
dinamika sosial-budaya di mana unsur global masuk dan menyatu dalam komunikasi lokal,
memperlihatkan bahwa alih kode eksternal bukan hanya soal linguistik, tetapi juga
mencerminkan identitas sosial dan ekspresi personal penutur.

Data 3
Ozan : “Bu, yang warna hijau ini apa, Bu?”
Ibu warung : “Oh, itu namanya klepon, Mas. Makanan khas Jogja. Enak, lho, itu,
Mas. Dicoba saja.”
38 Dialektika: Jurnal Kependidikan, Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia

Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Fenomena Pilihan Bahasa Sebagai Representasi Identitas Budaya ...

1

Ozan : “Hah? Clip-on? Kayak podcast saja kita. Cuma warnanya saja yang
hijau.”

Percakapan antara Ozan dan Ibu Warung dalam film pendek “Ke Jogja” Seri kedua
merupakan contoh yang jelas dari alih kode eksternal, yaitu peralihan dari bahasa Indonesia
ke bahasa Inggris dalam satu konteks komunikasi. Ketika Ibu Warung menyebut makanan
tradisional “klepon”, Ozan merespons dengan bercanda, “Hah? Clip-on? Kayak podcast saja
kita.” Dalam kalimat ini, Ozan menggunakan dua istilah dari bahasa Inggris, yaitu clip-on
dan podcast. Kata clip-on biasanya merujuk pada benda yang dijepit atau ditempel, sedangkan
podcast merupakan istilah modern dalam dunia siaran digital yang berasal dari gabungan kata
“i/Pod” dan “broadcast”. Keduanya bukan bagian dari kosakata bahasa Indonesia baku,
sehingga penggunaannya di tengah kalimat berbahasa Indonesia menunjukkan adanya alih
kode eksternal. Fenomena ini mencerminkan bagaimana penutur, khususnya anak muda,
sering kali menyisipkan istilah asing dalam percakapan sehari-hari, baik untuk menciptakan
efek humor, mengekspresikan gaya komunikasi yang kekinian, maupun menunjukkan
pengetahuan akan budaya populer. Dalam konteks ini, alih kode eksternal tidak hanya
menjadi alat komunikasi, tetapi juga berfungsi membentuk identitas sosial penutur yang
akrab dengan media, teknologi, dan budaya global.

Campur Kode

Campur kode adalah penggunaan dua atau lebih bahasa dalam satu tuturan, di mana
penutur biasanya menyisipkan unsur dari bahasa lain ke dalam bahasa utama yang sedang
digunakan. Fenomena ini umumnya terjadi karena pengaruh latar belakang sosial, tingkat
pendidikan, serta situasi yang bersifat informal. Menurut (Chaer dan Agustina, 2010),
campur kode merupakan bentuk penggunaan dua bahasa atau lebih, atau dua variasi bahasa
dalam satu komunitas tutur. Dalam hal ini, terdapat satu bahasa utama yang menjadi dasar
dalam komunikasi, sedangkan bahasa lainnya hanya muncul sebagai sisipan atau bagian
kecil. Campur kode dapat terlihat dalam bentuk kata, frasa, maupun klausa yang muncul
selama berlangsungnya percakapan. Campur kode dibagi menjadi beberapa bentuk yaitu
bentuk kata, frasa, klausa, baster, idiom, dan pengulangan kata.

Campur Kode Bentuk Kata

Data 1:

Bulek Karsih : “Gini, Nduk Kinar, biar tidak kesasar nanti. Biar diantar sama Mas
Rus.”

Kinar : “Tapi, Bulek...”

Percakapan antara Bulek Karsih dan Kinar dalam film pendek “Ke Jogja” seri kesatu
menunjukkan adanya campur kode bentuk kata, khususnya pada penggunaan kata “Nduk”,
“Mas” dan “bulek”. Kata “Nduk” adalah sapaan dalam bahasa Jawa yang bermakna “anak
perempuan” atau “nak” dalam konteks sapaan akrab dan penuh kasih dari orang yang lebih
tua. Sementara “Mas” adalah sapaan sopan dalam bahasa Jawa untuk laki-laki yang usianya
lebih tua atau dihormati. Selain itu penggunaan kata “Bulek” merupakan sapaan yang
merujuk pada bibi, yaitu saudara perempuan dari orang tua atau istri dari paman.

Campur kode dalam bentuk sapaan seperti “Nduk”, “Mas”, dan “Bulek” bukan hanya
digunakan sebagai alat untuk berbicara, tetapi juga menunjukkan siapa mereka dan dari mana
latar belakang sosial dan budayanya. Tokoh-tokoh dalam percakapan ini berasal dari
lingkungan masyarakat Jawa, yang sangat menjunjung tinggi hubungan keluarga, sikap
hormat kepada orang yang lebih tua, serta keakraban antar anggota keluarga. Sapaan khas

Dialektika: Jurnal Kependidikan Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia 39
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Ibnu Hasyim, dkk.

seperti ini memperlihatkan bahwa mereka punya kedekatan dan ikatan budaya yang kuat.
Misalnya, Bulek Karsih yang lebih tua menyebut “Nduk” kepada Kinar sebagai bentuk
sayang dan perhatian, sementara Kinar menyebut “Bulek” sebagai cara menghormati orang
yang lebih tua. Jadi, penggunaan kata-kata ini bukan sekadar pilihan kata biasa, tapi
mencerminkan hubungan sosial dan nilai-nilai budaya Jawa yang hidup di antara mereka.

Data 2:

Ozan : “Ibuk, aku mau madhang, Ibu. Ibu udah madhang?” (Makan)

Ibu Warung : “Eh, Mas, itu salah. Itu bahasa kasar kalau di sini. Kalau buat Mas-
masnya, istilahnya 'medha'. Kalau untuk orang tua itu 'dhahar. Nah,
kalau buat anak-anak kecil itu, Mas, namanya 'maem’. Beda-beda”

Arul : “Susah juga ya berbahasa Jawa.”

Percakapan antara Ozan dan Ibu warung dalam film pendek “Ke Jogja” seri kedua
campur kode dalam bentuk kata. Dalam ujaran Ozan yang berkata: “Ibuk, aku mau
madhang, Ibu. Ibu udah madhang?” Kata “madhang” adalah bentuk kata dalam bahasa Jawa
yang berarti makan. Kalimat ini mencerminkan fenomena campur kode karena Ozan
mencampurkan unsur bahasa Indonesia dan bahasa Jawa dalam satu tuturan. fenomena ini
berkaitan erat dengan identitas sosial masyarakat Yogyakarta yang memiliki budaya bilingual
atau bahkan multilingual. Masyarakat Jogja dikenal menjaga nilai-nilai budaya, termasuk
penggunaan bahasa Jawa yang memiliki tingkatan atau stratifikasi sosial bahasa, seperti ngoko
(kasar), madya (sedang), dan krama (halus). Pemilihan kata dalam percakapan sehari-hari
bukan hanya persoalan bahasa, tetapi juga sarana menunjukkan sikap hormat, kedekatan
sosial, dan status lawan bicara. Dalam hal ini, penggunaan kata “madhang” oleh Ozan dinilai
kurang tepat oleh Ibu Warung karena menurut konteks budaya lokal, kata tersebut tergolong
ke dalam bentuk ngoko dan dianggap kasar jika ditujukan kepada orang tua.

Data 3:
Ozan : “Bapaknya udah didhahar?”
Pak RT : “Wah, aku dipadhakne lawuh, Rep. Dipangan? Maksudnya ‘didhahar™?”

Ozan : “Iya, itu, Pak.”

Pak RT : “Ya belum, tapi gampang. Nantilah. Tapi monggo dinikmati.”

Percakapan antara Ozan dan Pak RT dalam film pendek “Ke Jogja” seri kedua
mengandunvg campur kode bentuk kata, dimana penggunaan kata “monggo” dalam ucapan
Pak RT termasuk campur kode bentuk kata, karena kata tersebut berasal dari bahasa Jawa
dan disisipkan ke dalam kalimat berbahasa Indonesia. Dalam bahasa Jawa, “monggo”
adalah bentuk sopan yang berarti “silakan” dalam bahasa Indonesia. Kata ini sering dipakai
sebagai ekspresi kesantunan, terutama oleh penutur yang lebih tua atau dalam situasi yang
ingin menunjukkan keramahan. Ketika Pak RT mengatakan, “Tapi monggo dinikmati,” ia
mencampurkan unsur bahasa Jawa (“monggo”) ke dalam struktur kalimat bahasa Indonesia.
Campur kode ini memperlihatkan bahwa Pak RT ingin tetap menjaga nuansa keakraban dan
kesopanan khas budaya Jawa, meskipun sebagian besar kalimatnya menggunakan bahasa
Indonesia.

Campur Kode Bentuk Frasa

Datal

40 Dialektika: Jurnal Kependidikan, Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Fenomena Pilihan Bahasa Sebagai Representasi Identitas Budaya ...

Rustho  : “Dek, itu gunungannya sudah mau datang, tuh! Yuk, kita ke sana. Kita ikut
ngalap berkah.”

Gadis : “Ngalap berkah?” (Mengambil berkah)

Rustho  : “Ayok!”

Gadis : “Mas-mas, tunggu!”

Percakapan antara Rustho dan Gadis daalam film pendek “Ke Jogja” seri ketiga
mencerminkan campur kode bentuk frasa. Dimana penggunaan frasa “Ngalap Berkah”
bukan berasal dari bahasa Indonesia formal, melainkan berasal dari bahasa Jawa, namun
tetap digunakan dalam konteks tuturan berbahasa Indonesia. Inilah yang menjadikan frasa
tersebut sebagai campur kode berbentuk frasa yakni ketika unsur bahasa daerah (Jawa)
dimasukkan ke dalam struktur kalimat berbahasa Indonesia. Secara harfiah, “ngalap berkah”
berarti “mengambil berkah” atau “mengharap keberkahan” dari suatu objek atau peristiwa
yang dianggap sakral atau membawa kebaikan. Penggunaan frasa ini dalam percakapan tidak
hanya memperlihatkan keberagaman bahasa yang hidup dalam masyarakat, tetapi juga
mencerminkan identitas budaya masyarakat Yogyakarta dan Jawa pada umumnya, yang
masih sangat kental dengan nilai-nilai spiritual dan simbolik dalam kehidupan sehari-hari.
Dalam budaya Yogyakarta, “gunungan” adalah sajian dari hasil bumi seperti sayur, buah,
dan makanan yang disusun menyerupai gunung dalam upacara Grebeg Maulud. Masyarakat
Jogja percaya bahwa dapat mendatangkan keberkahan, keselamatan, dan kesejahteraan
dalam hidup mereka sehingga kegiatan egiatan ngalap berkah bukan sekadar tindakan
mengambil makanan, tetapi merupakan bentuk keyakinan budaya yang hidup dan
diwariskan secara turun-temurun.

Campur Kode dalam Bentuk Idiom

Data 1
Bulek Karsih : “Loh lah kok petungul kowe rus?”
Rustho : “Wah, aku og lek. availiable everywhere nek nggo dek kinar.

Percakapan antara Bulek karsih dan Rusto dalam film pendek “Ke Jogja” seri kesatu
mencerminkan campur kode dalam bentuk Idiom, dimana ungkapan “kok petungul kowe,
Rus?” yang diucapkan oleh Bulek Karsih merupakan bentuk idiom dalam bahasa Jawa yang
memiliki makna kiasan, bukan sekadar arti harfiah “muncul” atau “nampak.” Dalam konteks
percakapan, idiom ini digunakan untuk mengungkapkan keheranan atau sindiran halus
terhadap kemunculan Rustho yang dianggap tiba-tiba, seolah-olah selalu hadir di saat
tertentu, terutama ketika Kinar berada di tempat tersebut. Ungkapan ini mengandung muatan
budaya khas Jawa, di mana ekspresi semacam itu berfungsi sebagai penanda sikap sosial
seperti curiga, menggoda, atau menyindir secara halus. Karena makna “petungul” dalam
kalimat ini tidak bisa dijelaskan hanya dengan arti kata per kata, melainkan harus dipahami
dari konteks sosial dan budayanya, maka kalimat tersebut jelas termasuk bentuk idiom dalam
bahasa Jawa.

Campur Kode dalam Bentuk Pengulangan Kata

Data 1l

Kinar : “Selamat Sore Bu?”

Bulek Karsih  : “Iya mbak, eh sini mbak sini, duk alah udan-udan, sebentar sebentar ini
nduk Kinar kan?”

Dialektika: Jurnal Kependidikan Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia 41
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Ibnu Hasyim, dkk.

Percakapan antara Bulek Karsih dan Kinar dalam film pendek “Ke Jogja” seri kesatu
mencerminkan campur kode dalam bentuk pengulangan kata. Pada ucapan “du# alah udan-
udan” yang diucapkan oleh Bulek Karsih, terdapat campur kode dalam bentuk pengulangan
kata yang berasal dari bahasa Jawa. Kata “udan” berarti hujan, dan ketika diulang menjadi
“udan-udan”, maknanya tidak hanya menyatakan hujan secara harfiah, tetapi juga
menggambarkan kondisi seseorang yang basah kuyup karena hujan. Penggunaan frasa ini
dimasukkan dalam struktur kalimat yang lebih umum berbahasa Indonesia, sehingga
membentuk campur kode, yakni peralihan dari bahasa Indonesia ke bahasa Jawa dalam satu
tuturan. Bentuk pengulangan “udan-udan” sendiri memperkuat nuansa ekspresif dan
kedekatan emosional dalam percakapan, serta mencerminkan gaya tutur masyarakat
bilingual yang secara alami mencampur unsur lokal ke dalam komunikasi sehari-hari.

Variasi Bahasa

Variasi bahasa merupakan bentuk penggunaan bahasa yang berbeda-beda oleh penutur
karena dipengaruhi oleh berbagai faktor. (Chaer, 2010) menyatakan bahwa variasi bahasa
muncul karena adanya interaksi sosial dalam masyarakat yang beragam dan disebabkan oleh
penuturnya yang tidak seragam. Penggunaan variasi bahasa ini bergantung pada situasi, yang
dapat dibedakan menjadi situasi formal dan nonformal (Mutmaina et al., 2025) . Dengan kata
lain, variasi bahasa muncul karena perbedaan fungsi serta kondisi sosial dari bahasa itu
sendiri. Dalam film pendek “Ke Jogja”, variasi bahasa tampak melalui perbedaan
penggunaan bahasa sesuai konteks dan lawan bicara. Berikut merupakan variais bahasa yang
ditemukan dalam film pendek “Kejogja”.

Data 1

Ozan : “Ibuk, aku mau madhang, Ibu. Ibu udah madhang?” (Makan)

Ibu Warung :“Eh, Mas, itu salah. Itu bahasa kasar kalau di sini. Kalau buat Mas-
masnya, istilahnya 'nedha'. Kalau untuk orang tua itu 'dhahar'. Nah,
kalau buat anak-anak kecil itu, Mas, namanya 'maem’. Beda-beda”

Arul : “Susah juga ya berbahasa Jawa.”

Ozan : “Buk kalau nedha tadi artinya apa ya?”

Ibu Warung : “Itu makan”

Arul : “Kalau dhahar?”

Ibu Warung : “Itu juga makan”

Arul : “Terus kalau maem?”

Ibu Warung : “Itu juga makan mas”

Percakapan antara Ozan, Arul, dan Ibu Warung dalam film pendek “Ke Jogja” seri
ketiga menunjukkan adanya variasi bahasa dalam masyarakat Jawa, khususnya pada kata
“makan” yang memiliki beberapa bentuk: maem, madhang, nedha, dan dhahar. Meskipun
artinya sama, tiap kata digunakan sesuai dengan usia atau status sosial lawan bicara. Maem
digunakan untuk anak kecil, madhang untuk sebaya atau teman dekat, nedha untuk remaja
atau orang yang dihormati, dan dhahar untuk orang tua atau tokoh yang lebih tinggi
derajatnya. Hal ini menunjukkan bahwa dalam budaya Jawa, pilihan kata sangat dipengaruhi
oleh siapa yang diajak bicara dan hubungan sosialnya.

Variasi bahasa ini mencerminkan identitas budaya masyarakat Yogyakarta yang sangat
menjunjung tinggi sopan santun dalam berbahasa. Bahasa bukan hanya alat komunikasi,
tetapi juga cara untuk menunjukkan rasa hormat. Ketika Ozan menggunakan kata madhang
untuk ibunya, Ibu Warung langsung membetulkan karena dianggap kurang sopan. Hal ini

42 Dialektika: Jurnal Kependidikan, Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Fenomena Pilihan Bahasa Sebagai Representasi Identitas Budaya ...
_________________________________________________________________________________________________________________________________________________________|
menunjukkan bahwa memahami bahasa Jawa tidak cukup hanya tahu artinya, tapi juga
harus tahu cara menggunakannya sesuai situasi sosial.

SIMPULAN

Dari hasil penelitian terhadap film pendek seri “Ke Jogja”, dapat disimpulkan bahwa
penggunaan bahasa dalam film ini menunjukkan bagaimana masyarakat Yogyakarta
menggunakan bahasa sebagai bagian dari identitas budaya mereka. Fenomena alih kode dan
campur kode muncul karena para tokohnya berasal dari latar belakang budaya yang berbeda.
Mereka beralih bahasa atau mencampur bahasa, baik dalam bentuk kata, frasa, maupun
kalimat, sesuai dengan situasi dan lawan bicara. Selain itu, film ini juga memperlihatkan
variasi bahasa Jawa yang digunakan berdasarkan usia dan status sosial. Hal ini menunjukkan
bahwa dalam masyarakat Yogyakarta, bahasa tidak hanya digunakan untuk berbicara, tetapi
juga untuk menunjukkan rasa hormat dan sopan santun. Penelitian ini masih terbatas pada
satu media dan satu daerah, sehingga ke depan bisa dikembangkan dengan meneliti media
lain atau wilayah budaya yang berbeda agar gambaran penggunaan bahasa dalam masyarakat
Indonesia semakin luas dan beragam.

DAFTAR PUSTAKA

Andriani, N. D., Hidayati, N. A., & Hawa, M. (2021). Campur kode memiliki beberapa bentuk
berdasarkan unsur kebahasaannya . Suwito dalam Rulyandi. 1-8.

Chaer, A. dan A. (2010). Sosiolinguistik: Perkenalan Awal. Rineka Cipta.

Chairunnisa, C., & Yuniati, 1. (2018). Bahasa Dan Kebudayaan. Unes Journal of Education
Scienties, 2(1), 048. https://doi.org/10.31933/ujes.2.1.048-061.2018

Fajri, I. H., Mulyani, I. T., Ma’firoh, F. N., & Puspita, A. R. (2024). Dialektika; Bahasa Lokal
Perbedaan Linguistik Antara Ponorogo dan Surabaya. DiALEKTIKA: Jurnal Kreilmuan
Bahasa, Sastra Dan Kebahasaannya, 1(2), 46-57.

Koentjaningrat. (1992). Bunga Rampai: Kebudayaan, Mentalitas, dan Pembangunan. Gramedia
Pustaka.

Mailani, O., Nuraeni, I., Syakila, S. A., & Lazuardi, J. (2022). Bahasa Sebagai Alat
Komunikasi Dalam Kehidupan Manusia. Kampret Journal, 1(1), 1-10.
https://doi.org/10.35335/kampret.v1il.8

Mukhtar. (2013). Metode Praktis Penelitian Deskriptif Kualitatif. Referensi (GP Press Group).

Mutmaina, Y. N., Hamzah, R. A., & Fauzanti. (2025). Hakikat, Fungsi, dan Ragam Bahasa
Indonesia. Jurnal Yudistira: Publikasi Riset Ilmu Pendidikan Dan Bahasa, 3(Juli), 1-37.

Ningrum, A. C., & Tazqiyah, 1. (2024). Peran Bahasa Dalam Komunikasi Lintas Budaya :
Memahami. Selasar KPI : Referensi Media Komunikasi Dan Dakwah, 4(2), 1-14.

Nisa, R. C., & Septiyani, R. E. S. (2024). Alih Kode Dan Campur Kode Dalam Film Pendek
Ke Jogja: Kajian Sosiolinguistik. KONASINDO, 1, 651-664.

Noermanzah. (2019). Bahasa sebagai Alat Komunikasi, Citra Pikiran, dan Kepribadian.
Prosiding Seminar Nasional Bulan Bahasa (Semiba), 306-319.
https://ejournal.unib.ac.id/index.php/semiba

Pasaribu, R., Mayori, K., Ardana, A., Wudda, A. R., Aditiya, F., Febriana, 1., Kode, C., &
Kerja, L. (2024). BAHASA INDONESIA DI LINGKUNGAN KERJA : DAMPAK

PERCAMPURAN BAHASA. Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran, 7, 16420-16432.

Putri, B. T., Ayu, C. S., Ginting, M. A. B., & Saidah, S. (2025). Budaya dan Bahasa : Refleksi
Dinamis Identitas Masyarakat. Semantik: Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, Bahasa Dan
Budaya, 3(1), 20-32.

Sembiring, M. E. B., Hutabarat, S., Sinaga, D. A. C., & Wulan, E. P. S. (2025). VARIASI
BAHASA DALAM KOMUNIKASI DIGITAL: SOSIOLINGUISTIK PADA

Dialektika: Jurnal Kependidikan Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia 43
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



Ibnu Hasyim, dkk.

PLATFORM MEDIA SOSIAL. Jurnal Ilmu Pengetauhan Naratif, 06(1), 85-95.

Suandi, I. nengah. (2014). sosiolinguistik. Graha Ilmu.

Suhendi, E. T. (2017). Berbahasa, Berpikir, dan Peran Pendidikan Bahasa. Proceedings
Education and Language International Conference, 1(1), 298-305.
http://jurnal.unissula.ac.id/index.php/ELIC/article/view/1243

Sumarsono. (2017). Sosiolinguistik. Pustaka Belajar.

Syaifuddin, A., Fathurohman, I., & Ristiyani. (2023). ANALISIS BENTUK DAN FUNGSI
CAMPUR KODE DALAM LIRIK LAGU POP JAWA KARYA DENNY CAKNAN.
Bahtera Indonesia; Jurnal Penelitian Bahasa Dan Sastra Indonesia, 9(1), 239-257.

Turnip, F., & Sari, Y. (2024). PERAN KEDWIBAHASAAN DALAM PELESTARIAN
DAN TRANSFORMASI NILAI BUDAYA LOKAL. JIIC: JURNAL INTELEK INSAN
CENDIKIA, 3785-3792.

I EE———
44 Dialektika: Jurnal Kependidikan, Kebahasaan, dan Kesastraan Indonesia
Volume 2 | Nomor 1 | Juni 2025 | Halaman 31-44



