
JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

  243 
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia  

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

 

 

FRAGMENTASI IDEOLOGIS SAREKAT ISLAM:  

DARI PERSATUAN UMAT KE POLARISASI ISLAMISME  

DAN KOMUNISME 

 

AZRA AFIFATUZZAHRA 

UIN KIAI AGENG MUHAMMAD BESARI PONOROGO 

azraafifatuzzahra1@gmail.com  

 

ULFATUL AFIFAH 

UIN KIAI AGENG MUHAMMAD BESARI PONOROGO  

lailatulm072@gmail.com  

 

AHMAD SODIKIN 

UIN KIAI AGENG MUHAMMAD BESARI PONOROGO  

ahmadsodikin@uinponorogo.ac.id  

 

ABSTRAK  

 

Artikel ini mengkaji fragmentasi ideologis Sarekat Islam sebagai salah 

satu organisasi pergerakan terbesar di Indonesia pada awal abad ke-20, 

yang mengalami pergeseran dari gerakan persatuan umat menuju 

polarisasi ideologi Islamisme dan komunisme. Berangkat dari latar 

belakang kemunculan Sarekat Islam sebagai kelanjutan Sarekat Dagang 

Islam yang berfokus pada pembelaan ekonomi masyarakat pribumi di 

tengah tekanan kolonialisme, modernisasi, dan kompetisi ekonomi, 

penelitian ini menelusuri dinamika internal organisasi dalam merespons 

perubahan sosial-politik global. Metode penelitian yang digunakan adalah 

metode sejarah dengan pendekatan sejarah sosial-politik, meliputi 

heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa masuknya ideologi nasionalisme, sosialisme, dan 

komunisme, serta perbedaan strategi perjuangan menghadapi kolonialisme 

Belanda, memicu perpecahan Sarekat Islam menjadi dua arus utama, yaitu 

Sarekat Islam Putih dan Sarekat Islam Merah. Fragmentasi tersebut tidak 

hanya mencerminkan perbedaan ideologis, tetapi juga menandai 

transformasi Sarekat Islam dari gerakan sosial keagamaan menjadi arena 

kontestasi politik modern. Perpecahan ini kemudian melahirkan partai-

partai politik baru, seperti Partai Sarekat Islam Indonesia dan Partai 

Komunis Indonesia, yang memberikan pengaruh signifikan terhadap arah 

pergerakan nasional Indonesia. Dengan demikian, fragmentasi ideologis 

JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

mailto:Azraafifatuzzahra1@gmail.com
mailto:lailatulm072@gmail.com
mailto:ahmadsodikin@uinponorogo.ac.id


JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

244  
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

Sarekat Islam merupakan titik penting dalam sejarah pembentukan politik 

dan ideologi pergerakan nasional Indonesia. 

Kata Kunci:  Sarekat Islam, Fragmentasi Ideologis, Islamisme, Komunisme 

, Pergerakan Nasional.  

 

 

ABSTRACT 

This article examines the ideological fragmentation of Sarekat Islam, one 

of the largest mass organizations in Indonesia in the early twentieth 

century, which underwent a transformation from a movement of Muslim 

unity into a polarization between Islamism and communism. Departing 

from the emergence of Sarekat Islam as a continuation of Sarekat Dagang 

Islam, which initially focused on defending the economic interests of 

indigenous society under the pressures of colonialism, modernization, and 

economic competition, this study traces the organization’s internal 

dynamics in responding to global socio-political changes. The research 

employs the historical method with a socio-political historical approach, 

encompassing heuristics, source criticism, interpretation, and 

historiography. The findings indicate that the influx of nationalism, 

socialism, and communism, combined with divergent strategies in 

confronting Dutch colonialism, triggered the division of Sarekat Islam into 

two main currents: Sarekat Islam Putih and Sarekat Islam Merah. This 

fragmentation not only reflected ideological differences but also marked 

the transformation of Sarekat Islam from a socio-religious movement into 

an arena of modern political contestation. The split subsequently gave rise 

to new political parties, such as the Partai Sarekat Islam Indonesia and the 

Partai Komunis Indonesia, which significantly influenced the direction of 

Indonesia’s national movement. Therefore, the ideological fragmentation 

of Sarekat Islam constitutes a crucial turning point in the formation of 

political and ideological currents within the Indonesian national 

movement. 

Keywords: Sarekat Islam, Ideological Fragmentation, Islamism, Communism 

                  , National Movement. 

 

 

 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

  245 
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia  

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

 

PENDAHULUAN  

Proses menuju kemerdekaan Indonesia tidak dapat dilepaskan dari dinamika 

pergerakan politik dan sosial yang berkembang sejak awal abad ke-20. Dalam konteks 

ini, organisasi-organisasi modern yang lahir di bawah tekanan kolonialisme Hindia 

Belanda memainkan peran penting dalam membentuk kesadaran nasional dan 

artikulasi kepentingan rakyat pribumi1. Salah satu organisasi yang memiliki pengaruh 

besar dalam fase awal kebangkitan nasional adalah Sarekat Dagang Islam (SDI), yang 

kemudian berkembang menjadi Sarekat Islam (SI). Keberadaan dan perkembangan 

organisasi ini tidak hanya mencerminkan upaya perlawanan terhadap kolonialisme, 

tetapi juga memperlihatkan dinamika ideologis yang kompleks dalam tubuh 

pergerakan Islam di Indonesia2. 

Sarekat Dagang Islam (SDI) didirikan pada 1911 oleh Haji Samanhudi di 

Surakarta sebagai respons atas kondisi ekonomi yang tidak menguntungkan bagi 

pedagang pribumi Muslim3. Kebijakan ekonomi kolonial yang diskriminatif serta 

persaingan dagang yang ketat dengan pedagang Tionghoa mendorong lahirnya 

organisasi ini sebagai wadah perlindungan dan solidaritas ekonomi umat Islam4. 

Tujuan utama didirikannya Sarekat Dagang Islam adalah sebagai berikut. Pertama, 

melindungi kepentingan ekonomi pedagang pribumi Muslim, khususnya pedagang 

batik, dari dominasi pedagang besar Tionghoa yang saat itu memperoleh banyak 

keuntungan dari sistem kolonial. Kedua, membangun solidaritas dan kerja sama antar 

pedagang Muslim, agar mampu bersaing secara ekonomi. Ketiga, meningkatkan 

kesejahteraan umat Islam melalui jalur ekonomi sebagai basis kebangkitan sosial. 

Keempat, menanamkan kesadaran kolektif berbasis Islam5.  

Pada tahap awalnya Sarekat Dagang Islam (SDI) berorientasi pada penguatan 

ekonomi sebagai basis kemandirian umat, namun dalam praktiknya organisasi ini 

 
1 M. C. Ricklefs, Sejarah Indonesia Modern 1200–2008 (Serambi, 2008), 212. 
2 Deliar Noer, Gerakan Modern Islam Di Indonesia 1900–1942 (LP3ES, 1996), 115–118. 
3 Takashi Shiraishi, An Age in Motion (Cornell University Press, 1990), 36–39. 
4 Sartono Kartodirdjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: Sejarah Pergerakan Nasional 

Dari Kolonialisme Sampai Nasionalisme, Jilid 1 (Gramedia, 1993), 86–89. 
5 Muhammad Kaffin Mustakif and Mumung Mulyati, “Sarekat Dagang Islam SDI (1905-

1912): Between The Savagery of Vereenigde Oostindische Compagnie (VOC) and The Independence 

of Indonesia,” International Journal of Nusantara Islam 7, no. 1 (2019): 1–17, 

https://doi.org/10.15575/ijni.v7i1.4807. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

246  
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

segera berkembang melampaui tujuan ekonomis yang direncanakan. Harry J. Benda 

menegaskan bahwa kondisi sosial-ekonomi anggota Sarekat Islam yang mayoritas 

berasal dari kelas bawah menjadikan ideologi perjuangan kelas mudah beresonansi 

dan memperkuat daya tarik sosialisme dan komunisme dalam organisasi tersebut6. 

Perkembangan Sarekat Dagang Islam (SDI) menjadi Sarekat Islam (SI) pada 

tahun 1912 menandai perubahan penting dalam orientasi dan karakter organisasi. 

Sarekat Islam tidak lagi terbatas pada kepentingan dagang, tetapi bergerak menjadi 

organisasi massa dengan agenda sosial dan politik yang lebih luas7. Islam dijadikan 

asas ideologis yang mampu mengikat berbagai lapisan masyarakat pribumi, mulai dari 

pedagang, santri, hingga kaum buruh dan tani. Sarekat Islam (SI) mengadakan 

kongresnya yang pertama di Surabaya pada tahun 1913. 

 Kongres ini menyatakan diri dan pendiriannya bahwa Sarekat Islam tetap setia 

kepada pemerintah. Hal ini merupakan bantahan atas desas-sesus yang isinya seakan-

akan Sarekat Islam menganjurkan adanya huru-hara atau mempresiapkan diri untuk 

mengadakan pemberontakan8. Dalam waktu singkat, Sarekat Islam berkembang 

menjadi organisasi terbesar di Hindia Belanda dan menjadi simbol persatuan umat 

Islam dalam menghadapi kolonialisme, modernisasi, serta ketimpangan sosial. 

Pada tahun 1913 Sarekat Islam meminta diakui sebagai badan hukum kepada 

pemerintah kolonial Belanda, tetapi permintaan ini ditolak. Pemerintah hanya 

mengakui cabang-cabangnya saja yang berdiri sendiri. Sehingga pada tahun 1916 

dibentuklah perkumpulan dari anggota-anggota Sarekat Islam ini yang kemudian 

diberi nama Sentral Sarekat Islam dan mendapatkan pengakuan serta berbadan 

hukum9. Nama Sentral Sarekat Islam ini dipergunakan hingga tahun 1923, yang 

kemudian berubah menjadi Partai Sarekat Islam.  

Pesatnya perkembangan Sarekat Islam (SI) juga membawa konsekuensi 

ideologis. Keterbukaan organisasi terhadap berbagai kelompok sosial membuat 

 
6 Harry J. Benda, “The Pattern of Administrative Reforms in the Closing Years of Dutch Rule 

in Indonesia,” The Journal of Asian Studies 25, no. 4 (1966): 595–597. 
7 Taufik Abdullah, “Islam Dan Pembentukan Tradisi Politik Indonesia,” Dalam Islam Dan 

Masyarakat: Pantulan Sejarah Indonesia (LP3ES, 1987), 169–171. 
8 Nyoman Dekker, Sejarah Pergerekan Nasional Indonesia: Diawali Kebangkitan Nasional 

Pada Permulaan Abad XX (IKIP Malang, 1993), 23. 
9 Dekker, Sejarah Pergerekan Nasional Indonesia: Diawali Kebangkitan Nasional Pada 

Permulaan Abad XX, 24. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

  247 
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia  

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

 

Sarekat Islam menjadi ruang pertemuan beragam gagasan dan orientasi politik10. Di 

tengah menguatnya arus global ideologi modern pada awal abad ke-20, pengaruh 

sosialisme, marxisme, dan komunisme mulai masuk ke dalam tubuh Sarekat Islam, 

terutama melalui tokoh-tokoh yang memiliki kedekatan dengan gerakan kiri, 

organisasi buruh, dan Indische Sociaal-Democratische Vereeniging (ISDV).  

Indische Sociaal-Democratische Vereeniging (ISDV) atau Perhimpunan Sosial 

Demokrat Hindia adalah organisasi politik berhaluan sosialis-marxis pertama di 

Hindia Belanda (sekarang Indonesia) yang memiliki peran penting dalam sejarah 

pergerakan nasional serta menjadi cikal bakal Partai Komunis Indonesia (PKI)11. 

Organisasi ini berdiri pada 9 Mei 1914 di Surabaya yang diprakarsai oleh Hendricus 

Josephus Franciscus Marie Sneevliet atau lebih dikenal Henk Sneevliet, seorang 

aktivis sosialis Belanda yang memperkenalkan ideologi Marxisme kepada rakyat 

Hindia Belanda. Pengaruh ideologi tersebut berinteraksi dengan basis sosial anggota 

Sarekat Islam yang sebagian besar berasal dari kelompok tertindas secara ekonomi, 

sehingga wacana perjuangan kelas memperoleh resonansi yang cukup kuat12. 

Indische Sociaal-Democratische Vereeniging (ISDV) ini lahir pada masa ketika 

sistem kolonial Belanda di Hindia menciptakan ketidakadilan sosial dan eksploitasi 

kelas pekerja, sehingga memicu munculnya kesadaran politik di kalangan kaum buruh, 

pelajar, dan rakyat jelata. Sehingga organisasi ini memiliki tujuan diantaranya. 

Pertama, menyebarkan paham Marxisme dan sosialisme di Hindia Belanda, termasuk 

kepada kaum bumiputera, bukan hanya kepada kaum kolonial Belanda. Kedua, 

mengorganisir kaum buruh dan rakyat tertindas untuk memperjuangkan keadilan 

sosial dan menentang sistem kapitalisme serta eksploitasi kolonial. Ketiga, 

membangun solidaritas kelas pekerja dan memperkuat kesadaran politik terhadap 

perubahan sosial13.  

 
10 Shiraishi, An Age in Motion, 110–118. 
11 “Indische Sociaal Democratische Vereeniging (ISDV): Organisasi Sosialis-Marxis Pertama 

Di Indonesia,” n.d., accessed December 31, 2025, https://wirabuana.ac.id/artikel/indische-sociaal-

democratische-vereeniging-isdv-organisasi-sosialis-marxis-pertama-di-

indonesia/?utm_source=chatgpt.com. 
12 Ruth T. McVey, The Rise of Indonesian Communism (Cornell University Press, 1965), 45–

52. 
13 “Peran ISDV Dalam Membentuk Identitas Politik Kaum Buruh Di Masa Kolonial,” n.d., 

accessed December 31, 2025, 

https://journal.unpas.ac.id/index.php/pendas/article/view/28056?utm_source=chatgpt.com. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

248  
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

Masuknya ideologi komunisme dan marxisme ke dalam Sarekat Islam 

menimbulkan ketegangan internal, khususnya dengan kelompok yang ingin 

mempertahankan asas Islam  SI Putih (Islam-Nasionalis) sebagai dasar perjuangan 

organisasi dan faksi kiri yaitu SI Merah (Sarekat Rakyat)14.  Perbedaan pandangan ini 

tidak hanya berkaitan dengan strategi politik, tetapi juga menyangkut dasar ideologis 

dan identitas gerakan15. Sarekat Islam yang semula menjadi simbol persatuan umat 

justru mengalami fragmentasi ideologis yang tajam. Puncak dari ketegangan ini adalah 

terpecahnya Sarekat Islam menjadi dua faksi utama, yakni Sarekat Islam Putih yang 

berpegang pada Islam dan nasionalisme religius, serta Sarekat Islam Merah (Sarekat 

Rakyat) yang semakin dekat dengan ideologi komunisme dan kemudian berafiliasi 

dengan Partai Komunis Indonesia (PKI). 

Fragmentasi ideologis Sarekat Islam merupakan peristiwa penting dalam 

sejarah pergerakan nasional Indonesia. Perpecahan ini tidak hanya melemahkan posisi 

politik Sarekat Islam, tetapi juga membentuk pola polarisasi ideologis yang 

berpengaruh hingga masa-masa selanjutnya16. Islamisme dan komunisme muncul 

sebagai dua arus besar yang saling berhadapan dalam perjuangan politik Indonesia 

awal abad ke-20. Ketegangan dan polarisasi yang berakar dari konflik internal Sarekat 

Islam ini memiliki dampak jangka panjang terhadap konfigurasi politik Indonesia 

modern17. Oleh karena itu, kajian mengenai fragmentasi ideologis Sarekat Islam 

menjadi penting untuk memahami akar historis polarisasi ideologi dalam sejarah 

politik Indonesia. 

Meskipun Sarekat Islam telah banyak dibahas dalam historiografi Indonesia, 

kajian mengenai fragmentasi ideologisnya sering kali masih bersifat deskriptif dan 

terfragmentasi. Sebagian penelitian menekankan faktor eksternal berupa infiltrasi 

ideologi asing, sementara yang lain lebih menyoroti konflik elite dan tokoh-tokoh 

organisasi. Penelitian ini berupaya mengisi celah tersebut dengan menganalisis 

 
14 Shiraishi, An Age in Motion, 142–156. 
15 T. McVey, The Rise of Indonesian Communism, 83–92. 
16 Kartodirdjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: Sejarah Pergerakan Nasional Dari 

Kolonialisme Sampai Nasionalisme, Jilid 1, 108–112. 
17 Abdullah, “Islam Dan Pembentukan Tradisi Politik Indonesia,” Dalam Islam Dan 

Masyarakat: Pantulan Sejarah Indonesia, 173–176. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

  249 
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia  

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

 

fragmentasi ideologis Sarekat Islam sebagai hasil interaksi antara faktor kolonialisme, 

basis sosial anggota, dinamika internal organisasi, dan pengaruh ideologi global. 

Kajian tentang Sarekat Islam dan fragmentasi ideologisnya telah dilakukan 

oleh sejumlah sejarawan dan ilmuwan sosial. Beberapa penelitian berikut menjadi 

rujukan utama dalam penelitian ini. 

Pertama, artikel Takashi Shiraishi18 berjudul “Popular Radicalism and the 

Roots of Indonesian Communism” menempatkan Sarekat Islam sebagai basis utama 

radikalisme rakyat di Jawa pada periode 1912–1926. Shiraishi menunjukkan bahwa 

keterbukaan struktur organisasi Sarekat Islam memungkinkan masuknya ideologi kiri, 

terutama di kalangan buruh dan tani. Penelitian ini penting karena menekankan 

hubungan antara basis sosial dan radikalisasi ideologis dalam Sarekat Islam. 

Kedua, Sartono Kartodirdjo19 dalam artikelnya tentang gerakan sosial di 

Indonesia menjelaskan bahwa Sarekat Islam merupakan bentuk awal gerakan massa 

modern yang memiliki karakter sosial-ekonomi yang kuat. Menurut Kartodirdjo, 

perpecahan Sarekat Islam tidak dapat dilepaskan dari perbedaan kepentingan kelas di 

dalam tubuh organisasi. Pendekatan sejarah sosial yang digunakan memberikan 

pemahaman struktural terhadap fragmentasi ideologis. 

Ketiga, artikel Ruth T. McVey20 dalam Indonesia Journal membahas hubungan 

Sarekat Islam Merah dengan perkembangan awal komunisme di Indonesia. McVey 

menegaskan bahwa Sarekat Islam Merah menjadi jembatan penting antara gerakan 

Islam dan komunisme, sebelum akhirnya terjadi pemisahan ideologis yang tegas. 

Kajian ini relevan untuk memahami dimensi transnasional ideologi komunisme dalam 

Sarekat Islam. 

Keempat, penelitian Deliar Noer21 mengenai gerakan Islam modern di 

Indonesia menyoroti konflik ideologis dalam Sarekat Islam sebagai bagian dari 

pergulatan umat Islam dalam menghadapi modernitas dan kolonialisme. Noer 

 
18 Takashi Shiraishi, “Popular Radicalism and the Roots of Indonesian Communism,” Cornell 

University Southeast Asia Program, no. 34 (1982). 
19 Sartono Kartodirdjo, “Gerakan Sosial Dan Nasionalisme Indonesia,” Jurnal Sejarah 3, no. 

1 (1990). 
20 Ruth T. McVey, “The Indonesian Communist Party,” Indonesia, no. 2 (1966). 
21 Deliar Noer, “Islam Dan Politik Di Indonesia,” Studia Islamika, no. 2 (1994). 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

250  
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

menekankan bahwa perpecahan Sarekat Islam mencerminkan krisis kepemimpinan 

dan perbedaan strategi perjuangan di kalangan elite Muslim. 

Kelima, artikel Ahmad Baso22 tentang Islam dan ideologi modern 

menunjukkan bahwa ketegangan antara Islamisme dan komunisme dalam Sarekat 

Islam merupakan refleksi dari upaya umat Islam mencari bentuk ideologi yang relevan 

dengan tantangan zaman. Kajian ini memberikan perspektif intelektual dan wacana 

ideologi yang melengkapi pendekatan historis. 

Kebaruan dari penelitian ini terletak pada analisis fragmentasi ideologis 

Sarekat Islam sebagai proses historis yang bersifat multidimensional, bukan sekadar 

akibat infiltrasi ideologi asing atau konflik elite organisasi. Penelitian ini 

mengintegrasikan pendekatan sejarah politik, sejarah sosial, dan analisis ideologi 

untuk menunjukkan bahwa polarisasi antara Islamisme dan komunisme dalam Sarekat 

Islam merupakan hasil dialektika antara kolonialisme, modernisasi, dan struktur sosial 

anggota organisasi.  

Penelitian ini  juga memposisikan Sarekat Islam sebagai arena kontestasi 

ideologi global dan lokal, dimana Islam tidak berdiri secara statis, tetapi berinteraksi 

secara dinamis dengan gagasan-gagasan modern seperti sosialisme dan komunisme. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi baru dalam 

historiografi pergerakan nasional Indonesia serta memperkaya kajian tentang Islam 

politik dan polarisasi ideologi di Indonesia awal abad ke-20. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian sejarah dengan pendekatan 

kualitatif dan berbasis kajian kepustakaan (library research)23. Metode sejarah dipilih 

untuk merekonstruksi dan menganalisis dinamika fragmentasi ideologis Sarekat Islam 

dalam konteks pergerakan nasional Indonesia awal abad ke-20. Tahapan penelitian 

sejarah yang diterapkan meliputi empat langkah utama, yaitu: heuristik, kritik sumber, 

interpretasi, dan historiografi24. Pada tahap heuristik, peneliti mengumpulkan sumber 

 
22 Ahmad Baso, “Islam Dan Ideologi Modern Di Indonesia,” Tashwirul Afkar 18 (2004). 
23 Sartono Kartodirdjo, Pendekatan Ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah (Gramedia, 

1992), 23–27. 
24 Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah (Yogyakarta, 2013), 89–91. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

  251 
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia  

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

 

primer, sekunder, dan tersier berupa buku, arsip, dan artikel jurnal yang relevan dengan 

Sarekat Dagang Islam, Sarekat Islam, serta perkembangan Islamisme dan komunisme 

di Indonesia.  

Tahap kritik25 sumber dilakukan melalui kritik eksternal dan internal untuk 

menguji keaslian, kredibilitas, dan objektivitas sumber. Selanjutnya, tahap 

interpretasi26 diarahkan pada analisis dan penafsiran fakta sejarah dengan 

membandingkan berbagai sumber guna memahami konteks sosial, politik, dan 

ideologis yang melatarbelakangi fragmentasi Sarekat Islam. Tahap akhir adalah 

historiografi, yaitu penyusunan hasil penelitian dalam bentuk narasi sejarah yang 

sistematis dan kronologis27.  

Pendekatan kualitatif digunakan untuk menekankan pemaknaan terhadap 

dinamika ideologi dan wacana politik dalam Sarekat Islam, dengan analisis data 

bersifat induktif28. Penelitian ini juga termasuk dalam kategori library research, yang 

mengandalkan sumber-sumber tertulis sebagai basis utama pengumpulan data29. 

Melalui kombinasi metode sejarah dan pendekatan kualitatif, penelitian ini diharapkan 

menghasilkan historiografi yang valid dan relevan dengan fokus kajian. 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN   

1. Sarekat Islam Sebagai Wadah Persatuan Umat Islam 

Pada fase awal perkembangannya, Sarekat Dagang Islam (SDI) kemudian 

berubah menjadi Sarekat Islam (SI) memainkan peran penting sebagai organisasi yang 

mempersatukan umat Islam dalam menghadapi tekanan kolonial Belanda.  Sarekat 

Dagang Islam  (SDI) lahir dari kebutuhan kelompok pedagang pribumi Muslim yang 

mengalami diskriminasi ekonomi akibat dominasi pedagang non-pribumi, khususnya 

sosial ekonomi pedagang Tionghoa. Perubahan nama menjadi Sarekat Islam menandai 

 
25 Pengantar Ilmu Sejarah.  
26 Louis Gottschalk, Understanding History: A Primer of Historical Method (Alfred A. 

Knopf, 1969), 150–156. 
27 Gottschalk, Understanding History: A Primer of Historical Method, Ibid. 
28 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif (Alfabeta, 2019), 9–13. 
29 Wahyudin Darmalaksana, Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka (UIN Sunan Gunung 

Djati, 2020), 3–5. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

252  
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

perluasan tujuan organisasi dari sekadar perlindungan ekonomi menjadi perjuangan 

sosial dan politik30. 

Sebagai organisasi modern pertama yang berskala besar di Hindia Belanda, 

Sarekat Islam (SI) menggabungkan perjuangan ekonomi dengan nilai keislaman untuk 

mengembangkan solidaritas massa Muslim. Islam berperan sebagai ideologi 

pemersatu yang melampaui sekadar ketaatan ritual, tetapi juga sebagai landasan 

kolektif dalam menolak penindasan kolonial. Organisasi ini mampu menarik anggota 

dari berbagai status sosial diantaranya pedagang, santri, buruh, dan tani, sehingga 

memperkuat basis massa pergerakan nasional. Studi historis mencatat bahwa 

munculnya kesadaran nasional di kalangan anggota Sarekat Islam (SI) berakar dari 

kepedulian mereka terhadap ketidakadilan kolonial serta upaya kolektif untuk 

memperjuangkan hak-hak bersama31. 

2. Masuknya Pengaruh Komunisme dan Dinamika Ideologis 

Seiring berkembangnya Sarekat Islam (SI), organisasi ini mengalami 

keterbukaan terhadap wacana ideologis yang lebih luas, termasuk ideologi kiri seperti 

sosialisme dan komunisme. Hasil kajian terhadap sumber-sumber sejarah 

menunjukkan bahwa jaringan buruh dan organisasi kiri kolonial seperti Indische 

Sociaal-Democratische Vereeniging (ISDV) berhasil menarik simpati sebagian 

anggota dan kader SI, terutama mereka yang berasal dari kalangan buruh dan tani yang 

mengalami penindasan struktural ekonomi kolonial32. 

Pada tahun 1918 Sarekat Islam mengadakan kongres di Surabaya yang 

dipimpin H.O.S. Cokroaminoto. Golongan oposisi yang dipimpin oleh Semaun, Ketua 

Cabang Sarekat Islam Semarang sekaligus pemimpin Indische Sociaal-Democratische 

Vereeniging (ISDV) ikut hadir dalam acara tersebut. Dalam kongres tersebut H.O.S 

Cokroamnito menyampaikan kategori kapitalisme ada dua macam. Pertama, 

kapitalisme yang haram yaitu kapitalisme bangsa asing. Kapitalisme semacam ini 

harus ditolak. Kedua, kapitalisme bangsa sendiri (Indonesia), kapitalisme ini tidak 

 
30 Yeti Setiawati and Samsudin Samsudin, “Gerakan Politik Sarekat Islam Di Jawa Tahun 1916-

1921,” Historia Madania: Jurnal Ilmu Sejarah 4, no. 2 (2020): 355–72, 

https://doi.org/10.15575/hm.v4i2.9502. 
31 Arini Nurlaili izzati et al., “Peran Sarekat Islam Dalam Pergerakan Nasional Indonesia,” 

Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2025. 
32 Mirza Ghulam Ahmad and Muhammad Arya Mahasta, “Dinamika Sarekat Islam Dan 

Komunis,” ,” Islamika: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 2025. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

  253 
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia  

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

 

perlu dilawan. Pemaparan diatas ini mendapatkan perlawanan dari golongan Semaun. 

Menurutnya hal ini bertentangan dengan pandangan Marxisme33. 

Kemunculan tokoh-tokoh seperti H. Misbach memperlihatkan dimensi 

kompleks dalam interaksi antara Islam dan komunisme di tubuh Sarekat Islam (SI). 

Menurut penelitian, Misbach yang aktif di Surakarta menggunakan surat kabar seperti 

Medan Moeslimin dan Islam Bergerak untuk menyebarkan gagasan yang mencoba 

menemukan titik temu antara idealisme Islam dengan kritik terhadap kapitalisme dan 

kolonialisme yang disuarakan kaum komunis34. Walaupun demikian, pendekatan 

Misbach bukan sekadar mengekspor komunisme ala Eropa, tetapi memodifikasi dan 

menafsirkannya melalui lensa pengalaman religius yang dimilikinya. Oleh sebab itu, 

komunisme yang berkembang dalam SI tidak selalu identik dengan materialisme 

ateistik Barat, tetapi sering kali dikontekstualisasikan sebagai alat kritik terhadap 

struktur kolonial yang eksploitatif. 

Masuknya gagasan tersebut menyebabkan pergeseran orientasi di beberapa 

cabang Sarekat Islam (SI), terutama di wilayah urban seperti Surakarta, Semarang, dan 

Batavia. Dialog dan debat internal mengenai hubungan antara Islam dan komunisme 

memunculkan ketegangan, karena sebagian anggota melihat komunisme sebagai ide 

yang berlawanan dengan nilai-nilai keagamaan Islam, sedangkan kelompok lain 

menganggapnya sebagai alat perjuangan untuk pembebasan sosial-ekonomi35. 

3. Konflik Internal dan Polarisasi Ideologis 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa konflik ideologis dalam Sarekat Islam 

(SI) berkembang secara bertahap menjadi perpecahan struktural. Pada dekade kedua 

abad ke-20, tekanan ideologis mencapai puncaknya ketika perbedaan pandangan tidak 

lagi dapat dikelola dalam kerangka organisasi tunggal. Kelompok yang 

mempertahankan asas Islam menolak dominasi gagasan kiri dan mengusung orientasi 

perjuangan yang tetap berakar pada keislaman dan nasionalisme. Sebaliknya, 

kelompok kiri atau yang terpengaruh gagasan komunis semakin menekan agar 

 
33 Dekker, Sejarah Pergerekan Nasional Indonesia: Diawali Kebangkitan Nasional Pada 

Permulaan Abad XX, 25. 
34 Muhammad Farih Fanani and Siti Maimunah, “Gerakan Komunis Dalam Sarekat Islam Di 

Surakarta Tahun 1918–1926 M,” Thaqafiyyat, 2021. 
35 Syaidina Sapta Wilandra, “Is Communism Incompatible with Religion?: Islam and 

Communism in Haji Misbach’s Thoughts (1914-1926),” NALAR: Jurnal Peradaban Dan Pemikiran 

Islam, 2025. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

254  
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

organisasi mengadopsi agenda perjuangan kelas dan konfrontasi terhadap 

kolonialisme36. 

Pada tahun 1920 berdirilah PKI yang diketuai oleh Semaun yang merongrong 

Sarekat Islam dari dalam. Setahun kemudian tahun 1921 Sarekat Islam mengadakan 

disiplin partai. Seorang anggota Sarekat Islam, tidak boleh merangkat menjadi anggota 

partai lainnya. Disiplin partai ini ditentang oleh Semaun dan kawan-kawannya, dengan 

menyebarkan propaganda yang merugikan Sarekat Islam. Dua tahun kemudian tahun 

1923 disiplin partai baru dapat dilaksanakan, setelah melalui perdebatan yang Panjang. 

Disiplin partai ini dibela dengan keras oleh H. Agus Salim. Sehingga resmilah 

perpisahan antara Sarekat Islam dengan PKI37. 

Perpecahan ini secara formal terjawantahkan dalam lahirnya dua faksi besar: 

Sarekat Islam Putih dan Sarekat Islam Merah (Sarekat Rakyat). Faksi putih, yang 

dipimpin oleh tokoh-tokoh moderat seperti Oemar Said Tjokroaminoto, memilih jalur 

kooperatif dan mempertahankan pijakan ideologi keislaman serta nasionalisme yang 

inklusif. Sementara itu, faksi merah yang dipimpin oleh figur seperti Semaun 

cenderung menggunakan pendekatan konfrontatif dan ideologis berbasis komunisme, 

yang kemudian berafiliasi dengan proses pembentukan organisasi yang akan menjadi 

Partai Komunis Indonesia (PKI)38. 

Atas Prakarsa PNI pada tahun 1927 diadakan front partai-partai politik di 

Indonesia yang memiliki tujuan untuk menggalang kesatuan tenaga menghadapi 

penjajah. Front ini diberinama Permoefakatan Perhimpoenan-Perhimpoenan Politik 

Indonesia (PPPKI) dan Sarekat Islam ikut menjadi anggotanya. Atas dorongan dari dr. 

Soekiman yang baru datang dari Eropa, maka partai ini lebih menunjukan corak 

kebangsaannya. Hal ini terbukti pada tahun 1929 nama Partai Sarekat Islam berubah 

menjadi Partai Sarekat Islam Indonesia (PSII)39.  

Perpecahan ini bukan sekadar perbedaan pandangan mengenai strategi 

perjuangan, tetapi menunjukkan polarisasi ideologis yang tajam: Islamisme versus 

 
36 Retno Winarni, “Konflik Politik Dalam Pergerakan Sarekat Islam 1926,” Literasi: 

Indonesian Journal of Humanities, 2015. 
37 Dekker, Sejarah Pergerekan Nasional Indonesia: Diawali Kebangkitan Nasional Pada Permulaan 

Abad XX, 27. 
38 Winarni, “Konflik Politik Dalam Pergerakan Sarekat Islam 1926,” Ibid. 
39 Dekker, Sejarah Pergerekan Nasional Indonesia: Diawali Kebangkitan Nasional Pada 

Permulaan Abad XX, 28. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

  255 
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia  

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

 

komunisme. Terjadi penarikan dukungan massa berdasarkan struktur sosial di berbagai 

wilayah, sehingga fragmentasi tidak hanya bersifat organisatoris tetapi juga 

mencerminkan dinamika kelas dan identitas sosial yang berbeda. 

4. Dampak Fragmentasi terhadap Pergerakan Nasional 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa fragmentasi ideologis Sarekat Islam (SI) 

memiliki dampak signifikan terhadap pergerakan nasional Indonesia. Secara 

struktural, perpecahan melemahkan kapasitas Sarekat Islam  (SI) sebagai organisasi 

massa tunggal yang menjadi penggerak utama perlawanan terhadap kolonialisme. 

Konflik internal menjadi celah bagi pemerintah kolonial Belanda untuk menerapkan 

politik adu domba (divide et impera), yang semakin menghambat koordinasi dan 

solidaritas di kalangan pejuang nasional40. 

Setelah menjadi Partai Sarekat Islam Indonesia (PSII) pertentangan pun terjadi 

antara golongan H.O.S Cokroaminoto – H. Agus Salim yang lebih condong kepada 

azas keagamaan dengan dr. Soekiman – Soerjopranoto yang lebih cenderung kepada 

azas kebangsaaan. Sehingga pada tahun 1932 Soekiman dan Soerjopranoto dipecat 

dari PSII, kemudian mendiri Partai Islam Indoensia (PARII) yang berpusat di 

Yogyakarta. Tetapi pada tahun 1937 pemecatan dr. Soekiman dan kawan-kawan 

dicabut. Wal hasil terjadi persatuan kembali antara Partai Sarekat Islam Indonesia 

(PSII) dengan Partai Islam Indoensia (PARII). Penggabungan ini bertujuan untuk 

mencapai persatuan diantara partai-partai Islam41. 

Walaupun demikian pada tahun 1938, setahun setelah berlangsungnya 

persatuan tersebut terjadi perpecahan kembali. Soekiman dan kawan-kawan 

mendirikan partai baru yaitu Partai Islam Indonesia (PII) dengan anggota-anggotanya: 

Wiwoho, Kasman Singodimedjo, Farid Makroef, Moezakkir dan K.H. Masjkoer. PII 

lebih kooperatif, sedangkan PSII masih mempertahankan non-kooperatifnya dengan 

pemerintah. Perpecahan dalam tubuh PSII masih berlangsung hingga pada tahun 1940 

yakni dipecatnya Kartosoewirjo sebagai pemimpin PSII. Kartosoewirjo kemudian 

mendirikan partai yang namanya PSII42. Sehingga ada tiga partai Islam yaitu; PSII 

 
40 Setiawati and Samsudin, “Gerakan Politik Sarekat Islam Di Jawa Tahun 1916-1921.” 
41 Dekker, Sejarah Pergerekan Nasional Indonesia: Diawali Kebangkitan Nasional Pada 

Permulaan Abad XX, 28. 
42 Ibid., 29. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

256  
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

yang asli dibawah pimpinan Abikoesno (PSII Abikoesno), PSII Kartosoewirjo, Partai 

Islam Indonesia (PII) dibawah pimpinan Soekiman, dan SI Merah dibawah Semaun 

dan kawan-kawan yang berhaluan komunis.  

Fragmentasi juga melahirkan konfigurasi ideologis baru yang berpengaruh 

terhadap sejarah politik Indonesia. Polarisasi Islamisme dan komunisme yang muncul 

dalam ruang Sarekat Islam (SI) kemudian berlanjut dalam berbagai agenda politik 

pascakolonial, termasuk dalam dinamika partai politik, wacana nasionalisme, serta 

hubungan antara negara dan agama43. Perpecahan ini menjadi cikal bakal representasi 

ideologi yang lebih luas di Indonesia, termasuk munculnya partai-partai berbasis Islam 

dan gerakan kiri yang lebih terstruktur. Di samping itu, meskipun terjadi fragmentasi 

internal, Sarekat Islam (SI) juga memberikan kontribusi mendasar terhadap kesadaran 

nasional dan identitas kolektif bangsa Indonesia44. Perjuangan Sarekat Islam (SI) 

dalam pendidikan politik, budaya organisasi, dan mobilisasi massa menjadi dasar 

penting bagi generasi pergerakan berikutnya, termasuk organisasi seperti 

Muhammadiyah yang memainkan peran moderat dalam kontestasi ideologis pada 

masa kolonial45.  

5. Interpretasi Historis dan Analisis Ideologis 

Secara historis, fragmentasi ideologis dalam Sarekat Islam (SI) tidak dapat 

dilepaskan dari konteks kolonial Hindia Belanda awal abad ke-20 yang ditandai oleh 

eksploitasi ekonomi, diskriminasi rasial, serta munculnya kesadaran politik di 

kalangan pribumi. Sarekat Islam bermula sebagai Sarekat Dagang Islam (SDI) yang 

berorientasi pada pembelaan kepentingan ekonomi pedagang muslim pribumi, 

terutama sebagai respons terhadap dominasi pedagang Tionghoa yang difasilitasi oleh 

kebijakan kolonial. Namun, dalam perkembangannya, SI bertransformasi menjadi 

organisasi massa modern dengan basis keanggotaan yang luas dan agenda politik yang 

semakin kompleks46. 

 
43 C. Ricklefs, Sejarah Indonesia Modern 1200–2008, 229–234. 
44 Kartodirdjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: Sejarah Pergerakan Nasional Dari 

Kolonialisme Sampai Nasionalisme, Jilid 1, 45–58. 
45 Aslama Nada Rizal and Fauzan Syahru Ramadhan, “Muhammadiyah in the Dynamics of 

Ideology: The Battle for Representation Between Islam and Communists in the Dutch East Indies 

Colony,” Analisis Sejarah: Mencari Jalan Sejarah 15, no. 2 (2025): 127–38, 

https://doi.org/10.25077/jas.v15i2.142. 
46 Noer, Gerakan Modern Islam Di Indonesia 1900–1942, 92–101. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

  257 
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia  

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

 

Masuknya ide-ide sosialisme dan komunisme melalui kader-kader muda yang 

terhubung dengan Indische Sociaal-Democratische Vereeniging (ISDV) mempercepat 

terjadinya pergeseran orientasi perjuangan Sarekat Islam (SI). Perbedaan penafsiran 

mengenai strategi perlawanan terhadap kolonialisme—antara pendekatan Islam 

sebagai basis persatuan umat dan ideologi kelas berbasis marxisme—memicu 

ketegangan internal yang berujung pada perpecahan organisasi. Peristiwa ini menandai 

fase penting dalam sejarah pergerakan nasional, ketika SI tidak lagi menjadi satu 

kekuatan ideologis yang homogen, melainkan arena kontestasi gagasan politik yang 

saling berhadapan47. 

Fragmentasi Sarekat Islam juga merefleksikan dinamika sosial yang lebih luas 

dalam masyarakat kolonial, di mana proses modernisasi politik melahirkan 

diferensiasi ideologi dan orientasi gerakan. Perpecahan antara SI Merah dan SI Putih 

bukan sekadar konflik personal atau organisatoris, tetapi mencerminkan polarisasi 

ideologis yang kelak berpengaruh besar terhadap konfigurasi politik Indonesia pada 

masa pascakolonial, khususnya dalam hubungan antara Islam, komunisme, dan 

nasionalisme48. 

Dari sudut pandang ideologis, fragmentasi Sarekat Islam menunjukkan 

pergeseran dari ideologi Islam sebagai simbol solidaritas kolektif menuju pertarungan 

antara dua kerangka ideologis modern: Islamisme dan komunisme. Islamisme dalam 

tubuh SI menempatkan Islam tidak hanya sebagai identitas kultural, tetapi juga sebagai 

landasan normatif bagi tatanan sosial dan politik. Tokoh-tokoh seperti H.O.S. 

Tjokroaminoto memandang Islam sebagai ideologi emansipatoris yang mampu 

menyatukan umat dan menjadi alternatif terhadap ideologi Barat49. 

Sebaliknya, faksi komunis dalam Sarekat Islam (SI) memandang perjuangan 

melawan kolonialisme melalui lensa konflik kelas dan materialisme historis. Ideologi 

komunisme menawarkan analisis struktural atas ketimpangan ekonomi kolonial dan 

menekankan pentingnya organisasi buruh serta tani sebagai basis revolusi. Perbedaan 

mendasar ini menyebabkan Islam dan komunisme tidak lagi diposisikan sebagai ide 

 
47 Takashi Shiraishi, Zaman Bergerak: Radikalisme Rakyat Di Jawa 1912–1926, Terj. Hilmar 

Farid (Pustaka Utama Grafiti, 1997), 145–172. 
48 Kartodirdjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: Sejarah Pergerakan Nasional Dari 

Kolonialisme Sampai Nasionalisme, Jilid 1, 43–57. 
49 H.O.S Tjokroaminoto, Islam Dan Sosialisme (Penerbit Nasional, 1924), 5–18. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

258  
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

yang saling melengkapi, melainkan sebagai ideologi yang saling bersaing dalam 

merebut legitimasi politik massa50. 

Polarisasi ideologis ini berdampak jangka panjang terhadap sejarah politik 

Indonesia. Fragmentasi Sarekat Islam (SI) menjadi salah satu fondasi awal bagi 

terbentuknya tradisi politik ideologis di Indonesia, yang kemudian terejawantahkan 

dalam kemunculan partai-partai berbasis Islam dan gerakan kiri yang terorganisasi. 

Meskipun demikian, warisan Sarekat Islam tetap signifikan dalam membangun 

kesadaran nasional, budaya organisasi modern, serta pendidikan politik rakyat yang 

menjadi modal penting bagi perjuangan kemerdekaan Indonesia51. 

 

PENUTUP  

Penelitian ini menunjukkan bahwa Sarekat Islam pada fase awal 

kemunculannya berperan sebagai organisasi modern yang mampu mempersatukan 

umat Islam dalam menghadapi ketidakadilan kolonial. Berawal dari Sarekat Dagang 

Islam yang berorientasi ekonomi, organisasi ini berkembang menjadi gerakan sosial-

politik yang menjadikan Islam sebagai asas pemersatu dan sarana mobilisasi massa. 

Dalam konteks pergerakan nasional, Sarekat Islam menjadi medium penting bagi 

tumbuhnya kesadaran kolektif dan artikulasi perlawanan terhadap kolonialisme Hindia 

Belanda. Namun, keterbukaan struktur organisasi dan heterogenitas latar belakang 

sosial anggotanya menjadikan Sarekat Islam (SI) sebagai arena masuknya berbagai 

ideologi modern, terutama sosialisme dan komunisme. Perbedaan pandangan 

mengenai dasar ideologis dan strategi perjuangan memicu konflik internal yang 

semakin menguat pada awal dekade 1920-an. Polarisasi antara kelompok yang 

mempertahankan asas Islam dan kelompok yang mengadopsi gagasan perjuangan 

kelas menunjukkan bahwa fragmentasi Sarekat Islam tidak semata-mata disebabkan 

oleh pengaruh eksternal, melainkan juga oleh dinamika sosial dan ideologis internal 

organisasi. Fragmentasi ideologis tersebut berujung pada perpecahan Sarekat Islam 

menjadi Sarekat Islam Putih dan Sarekat Islam Merah (Sarekat Rakyat), yang 

berdampak signifikan terhadap arah pergerakan nasional Indonesia. Perpecahan ini 

 
50 T. McVey, The Rise of Indonesian Communism, 21–35. 
51 George McTurnan Kahin, Nasionalisme Dan Revolusi Di Indonesia, Terj. Ismail Bin 

Muhammad (UNS Press, n.d.), 61–78. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

  259 
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia  

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

 

melemahkan posisi Sarekat Islam sebagai organisasi massa tunggal, sekaligus 

membentuk konfigurasi ideologis awal berupa polarisasi Islamisme dan komunisme 

dalam sejarah politik Indonesia. Dengan demikian, Sarekat Islam (SI) dapat dipahami 

sebagai ruang historis penting bagi pergulatan ideologi yang turut membentuk 

dinamika politik Indonesia pada masa-masa selanjutnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdullah, Taufik. “Islam Dan Pembentukan Tradisi Politik Indonesia,” Dalam Islam 

Dan Masyarakat: Pantulan Sejarah Indonesia. LP3ES, 1987. 

Baso, Ahmad. “Islam Dan Ideologi Modern Di Indonesia.” Tashwirul Afkar 18 (2004). 

C. Ricklefs, M. Sejarah Indonesia Modern 1200–2008. Jakarta: Serambi, 2008. 

Darmalaksana, Wahyudin. Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka. Bandung: UIN 

Sunan Gunung Djati Bandung, 2020. 

Dekker, Nyoman. Sejarah Pergerekan Nasional Indonesia: Diawali Kebangkitan 

Nasional Pada Permulaan Abad XX. Malang: IKIP Malang, 1993. 

Farih Fanani, Muhammad, and Siti Maimunah. “Gerakan Komunis Dalam Sarekat 

Islam Di Surakarta Tahun 1918–1926 M,.” Thaqafiyyat, 2021. 

Ghulam Ahmad, Mirza, and Muhammad Arya Mahasta. “Dinamika Sarekat Islam Dan 

Komunis.” ,” Islamika: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 2025. 

Gottschalk, Louis. Understanding History: A Primer of Historical Method. New York: 

Alfred A. Knopf, 1969. 

“Indische Sociaal Democratische Vereeniging (ISDV): Organisasi Sosialis-Marxis 

Pertama Di Indonesia.” n.d. Accessed December 31, 2025. 

https://wirabuana.ac.id/artikel/indische-sociaal-democratische-vereeniging-

isdv-organisasi-sosialis-marxis-pertama-di-

indonesia/?utm_source=chatgpt.com. 

J. Benda, Harry. “The Pattern of Administrative Reforms in the Closing Years of Dutch 

Rule in Indonesia.” The Journal of Asian Studies 25, no. 4 (1966): 595–97. 

Kartodirdjo, Sartono. “Gerakan Sosial Dan Nasionalisme Indonesia.” Jurnal Sejarah 

3, no. 1 (1990). 

Kartodirdjo, Sartono. Pendekatan Ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: 

Gramedia, 1992. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

260  
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

Kartodirdjo, Sartono. Pengantar Sejarah Indonesia Baru: Sejarah Pergerakan 

Nasional Dari Kolonialisme Sampai Nasionalisme, Jilid 1. Jakarta: Gramedia, 

1993. 

Kuntowijoyo. Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2013. 

McTurnan Kahin, George. Nasionalisme Dan Revolusi Di Indonesia, Terj. Ismail Bin 

Muhammad. Surakarta: UNS Press, n.d. 

Mustakif, Muhammad Kaffin, and Mumung Mulyati. “Sarekat Dagang Islam SDI 

(1905-1912): Between The Savagery of Vereenigde Oostindische Compagnie 

(VOC) and The Independence of Indonesia.” International Journal of 

Nusantara Islam 7, no. 1 (2019): 1–17. https://doi.org/10.15575/ijni.v7i1.4807. 

Noer, Deliar. Gerakan Modern Islam Di Indonesia 1900–1942. Jakarta: LP3ES, 1996. 

Noer, Deliar. “Islam Dan Politik Di Indonesia.” Studia Islamika, no. 2 (1994). 

Nurlaili izzati et al., Arini. “Peran Sarekat Islam Dalam Pergerakan Nasional 

Indonesia,.” Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2025. 

“Peran ISDV Dalam Membentuk Identitas Politik Kaum Buruh Di Masa Kolonial.” 

n.d. Accessed December 31, 2025. 

https://journal.unpas.ac.id/index.php/pendas/article/view/28056?utm_source=

chatgpt.com. 

Rizal, Aslama Nada, and Fauzan Syahru Ramadhan. “Muhammadiyah in the 

Dynamics of Ideology: The Battle for Representation Between Islam and 

Communists in the Dutch East Indies Colony.” Analisis Sejarah: Mencari 

Jalan Sejarah 15, no. 2 (2025): 127–38. 

https://doi.org/10.25077/jas.v15i2.142. 

Sapta Wilandra, Syaidina. “Is Communism Incompatible with Religion?: Islam and 

Communism in Haji Misbach’s Thoughts (1914-1926).” NALAR: Jurnal 

Peradaban Dan Pemikiran Islam, 2025. 

Setiawati, Yeti, and Samsudin Samsudin. “Gerakan Politik Sarekat Islam Di Jawa 

Tahun 1916-1921.” Historia Madania: Jurnal Ilmu Sejarah 4, no. 2 (2020): 

355–72. https://doi.org/10.15575/hm.v4i2.9502. 

Shiraishi, Takashi. An Age in Motion. Ithaca: Cornell University Press, 1990. 

Shiraishi, Takashi. “Popular Radicalism and the Roots of Indonesian Communism.” 

Cornell University Southeast Asia Program, no. 34 (1982). 

Shiraishi, Takashi. Zaman Bergerak: Radikalisme Rakyat Di Jawa 1912–1926, Terj. 

Hilmar Farid. Jakarta: Pustaka Utama Grafiti, 1997. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta, 2019. 



JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia 
https://ejournal.iainponorogo.ac.id?index.php/jusan 

 

  261 
 

JUSAN 

Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia  

Volume 03, Nomor 02, Desember 2025 
 

 

T. McVey, Ruth. “The Indonesian Communist Party.” Indonesia, no. 2 (1966). 

T. McVey, Ruth. The Rise of Indonesian Communism. Ithaca: Cornell University Press, 

1965. 

Tjokroaminoto, H.O.S. Islam dan Sosialisme. Yogyakarta: Penerbit Nasional, 1924. 

Winarni, Retno. “Konflik Politik Dalam Pergerakan Sarekat Islam 1926.” Literasi: 

Indonesian Journal of Humanities, 2015. 

 

 

 

 

 


